
ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

143

E
st

e 
tra

ba
jo

 e
st

á 
ba

jo
 u

na
 L

ic
en

ci
a 

C
re

at
iv

e 
C

om
m

on
s 

A
tri

bu
ci

ón
 4

.0
 In

te
rn

ac
io

na
l

Resumen

A la hora de pensar la transición del 
primer al segundo Heidegger, el llamado 
viraje [Kehre], se suele evocar el paso de 
una ontología fundamental a un pregun-
tar por y desde el Ser [Seyn] mismo. Si 
bien esta distinción recibe su justificación 
en varios de los textos de los años ‘30 en 
adelante, esto no implica no obstante que 
el ente haya sido completamente olvidado 
para Heidegger, y que pensar el Ser contra 
el ente implique renunciar a él. En este ar-
tículo abordaremos, a través de un análisis 
de los escritos privados, el lugar del ente en 
el Ereignis-Denken, a partir del hilo con-
ductor de lo efectivo y lo inefectivo, para 
mostrar que lo que las cosas son y pueden 
ser, así como lo que hacemos y podemos 
hacer con ellas, no deja de ser el principal 
interés del proyecto heideggeriano.
Palabras clave: metafísica; fenomenología; 
realidad; posibilidad; Heidegger

Abstract

When we look at the transition from the 
first to the second Heidegger, the so-called 
“turning” [Kehre], we usually grasp it as 
the shift from a fundamental ontology to a 
questioning of and from Being [Seyn] itself. 
While this distinction has its legitimacy in 
several of his texts from the 1930s onwards, 
it does not imply, however, that Being has 
been completely forgotten for Heidegger, 
and that thinking Being against entities ne-
cessarily implies renouncing the latter. In 
this paper we will analyze, through a reading 
of Heidegger’s private writings, the mea-
ning of entities in the Ereignis-Denken, star-
ting from the common thread of the effecti-
ve and the ineffective, in order to show that 
what things are and can be, as well as what 
we do and can do with them, is still the main 
interest of Heidegger’s philosophy.
Keywords: Metaphysics; Phenomenology; 
Reality; Possibility; Heidegger

LO EFECTIVO Y LO INEFECTIVO  
NOTAS SOBRE EL ENTE Y LO NO-ENTE EN EL 

PENSAR HEIDEGGERIANO DEL EREIGNIS

César Gómez Algarra 
Universidad Complutense de Madrid, España

*. Este trabajo es parte de la ayuda Juan de la Cierva 2022, (“Fenomenología y antropología”), financiada 
por MCIN/AEI/10.13039/501 00011033 y por la Unión Europea «NextGenerationEU»/PRTR. Este con-
trato se financia con cargo a fondos del Mecanismo de Recuperación y Resiliencia de la Unión Europea 
– NextGenerationEU establecido por el Reglamento (UE) 2020/2094 del Consejo, de 14 de diciembre de 
2020, por el que se establece un instrumento de Recuperación de la Unión Europea para apoyar la recupe-
ración tras las crisis de la COVID-19.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

144

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

Y, sin embargo, domina lo peligroso,  
según el cual el camino del ente al ser es el más “natural”. 

GA 96, p. 251.

Pero toda filosofía vigente suscita en la figura de la metafísica la apa-
riencia de “ciencia”, cuanto más que así se denomina y toma expre-
samente y siempre hace valer sobre sí insuficientes reivindicaciones 

como medidas. Por ello se espera también de la filosofía un “efecto”, 
que nunca puede tener. 

GA 69, p. 15.

A la hora de definir y de caracterizar el tránsito entre el primer y el segundo Heidegger, 
por lo general encontramos algunas palabras clave o lugares comunes, por no decir inclu-
so leitmotive: unos que se han vuelto de uso corriente entre muchos filósofos y lectores 
del pensador friburgués. Así, y de entrada, podemos considerar la noción de giro o viraje, 
que el propio autor elevó a concepto legítimo, no sólo por su famosa respuesta al padre 
Richardson [1962], sino también por su propio uso en sus escritos a partir de los años ’30 
y ‘401. Otras formulaciones, también frecuentes, insisten en el privilegio cada vez mayor 
de la palabra poética (Dichten) frente al pensar (Denken), en un diálogo entre las cimas 
que evoca a Nietzsche, pero que sitúa a Hölderlin como heraldo del otro comienzo –frente 
a ese primer comienzo que habría sido la metafísica occidental y ontoteológica. En re-
lación a ese otro comienzo del pensar, también se insiste a menudo en el abandono de la 
filosofía trascendental como el punto de partida esencial que da pie al nuevo proyecto de 
Heidegger: el de una historia del ser o de un pensar del Ereignis.

¿Cómo se plantea, más precisamente, esta última transición metodológica? El aban-
dono del filosofar trascendental implica, por parte de Heidegger, una relectura crítica del 
Dasein como ente insigne y condición de posibilidad de la interrogación por el sentido 
del ser. Dicho de otro modo, el Dasein es captado en cuanto punto de partida trascen-
dental para elaborar el proyecto de una ontología fundamental, capaz de investigar los 
diferentes sentidos del ser en relación con los entes. Éstos aparecerían mayoritariamente 
como vorhanden y zuhanden en Ser y tiempo, sin que por ello se niegue la existencia de 
otros tipos posibles de modos de ser más allá de estos dos, aunque quizás sean suficientes 
para la obra de 1927.2 Y éste es el punto esencial que nos interesa aquí: al abandonar esta 
forma de proceder, Heidegger dejaría de interrogar al Dasein y se concentraría exclusi-
vamente en explorar el ser mismo, a partir del ser mismo. Llevaría esto a cabo sin pasar 
por ninguna mediación óntica ni ontológica, sino interrogando al ser en cuanto lo que 

1.  GA 11, pp. 143-152. Para las citas, remitimos a la paginación de la obra completa de Heidegger 
(GA = Gesamtausgabe) en alemán. Nos hemos inspirado de las traducciones existentes, modificándolas en 
alguna ocasión para armonizar con el conjunto del argumento. El resto de traducciones son nuestras.

2.  Al respecto, véase GA 82, p. 15 sq.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

145

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

surge, absolutamente alejado de la causalidad y de la presencia: el ser en cuanto evento 
apropiador, Ereignis.

No cabe duda de que muchos y numerosos pasajes dan pie a esta interpretación, y no 
se trata de negarla por completo. Heidegger aspira a interrogar al ser, entendido éste como 
Ser (Seyn), en cuanto despliegue de sentido esencial e histórico (Wesen) en cada una de 
las épocas que, a su vez, conforman la historia de la metafísica. A partir de los años ’30, 
y en especial en los cursos sobre Nietzsche y en la mayoría de escritos privados que le 
son contemporáneos, desde las Contribuciones a la filosofía hasta los Cuadernos negros, 
Heidegger procuraría pensar el Ser desde el Ser, para sólo en un “segundo” momento 
prestar atención a la diferencia entre ser y ente en la que él mismo se despliega o se mani-
fiesta. Sin embargo, si seguimos demasiado a pie juntillas esta idea de que el Ser es todo 
lo que cuenta y todo a lo que el filósofo alemán presta atención, podemos perder de vista 
el objetivo del pensar del Ereignis: poder ver más allá de la metafísica como saber sobre 
la verdad del ente y nada más que del ente, e imaginar una relación distinta con todo aque-
llo que nos rodea. Y, a partir de ahí, corremos el riesgo de no ver en la obra heideggeriana 
más que una gran elucubración sobre el Ser: una que abandona definitivamente todas las 
amarras de la realidad, de aquello que es efectivo, para divagar sin rumbo en el éter de lo 
posible o lo imaginable, hasta naufragar en el mar del ser.

Cabe reconocer que, hasta cierto punto, esta tesis también tiene su parte de verdad. 
Sin embargo, llevada a su máxima expresión y tomada al pie de la letra, nos deja con una 
obra metafísica, por no decir incluso mística, que ha dejado definitivamente de lado todas 
las cosas que nos rodean.3 Y es aquí donde corremos el riesgo de dar un paso demasiado 
lejos, adentrándonos en una foresta oscura en la cual no se sabe si todos los gatos son 
pardos o si tan siquiera podemos hablar de gatos, dado que éstos serían justamente en-
tes animales y naturales. El objetivo de esta contribución es recorrer de nuevo el orden 
argumentativo del proyecto de una historia del ser, pero hacerlo a contrapelo por así de-
cirlo, para prestar atención a aquello que, según una idea común llevada demasiada lejos, 
Heidegger desdeña: los entes.

Para entender mejor qué sentido o qué valor ocupan los entes en esta etapa de la obra 
heideggeriana, es inevitable pensarlos en su relación con el ser. No obstante, procediendo 
según esta lógica, aspiramos a poner de manifiesto la importancia de las cosas que nos 
rodean: aquéllas susceptibles de tener sentido y otorgar sentido para nosotros mismos. A 
fin de cuentas, Heidegger es también y sobre todo un heredero herético de Nietzsche y 
de Husserl: su objetivo es poder hacer frente al nihilismo que todo lo nivela, y que en sus 
escritos adopta el nombre de metafísica, para poder reconsiderar, desde una perspectiva 
diferente, el sentido mismo de las cosas, y donde la relación entre lo posible y lo actual, 

3.  La lista de autores y comentaristas que leen de esta forma la historia del ser es larga, muestra por lo 
general de que los escritos de los años ’30 y ’40 no se han leído con suficiente atención. Por eso, nos li-
mitaremos a remitir aquí al trabajo de R. Capobianco, que si bien exhibe una tendencia “mistificadora” 
clara, propone una interpretación más rigurosa de esta parte del corpus heideggeriano: La vía del ser de 
Heidegger, Madrid, Escolar, 2020.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

146

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

entre lo efectivo y lo inefectivo (o entre lo ente y lo no-ente, Seiende y Unseiende, en su 
vocabulario), adquiere un rol preponderante.

Para llevar a cabo esta exploración sistemática, y como ya hemos anticipado, nos 
concentraremos, en particular, en los escritos privados del Ereignis, redactados en su ma-
yoría entre los años ‘30 y ‘40 pero tan sólo publicados a partir de 1989. Si esta parte de la 
obra heideggeriana es la que más ha sido acusada de especulación alejada de todo contac-
to con lo real, defenderemos justamente que es en ella donde la articulación conceptual 
entre el ente y el ser adquiere más profundidad, aunándose a la crítica de las modalidades 
metafísicas y a la intuición de un nuevo pensar. Siguiendo una perspectiva crítica y nega-
tiva, comenzaremos (1) precisando qué entiende Heidegger por lo actual y por la actua-
lidad: la situación de nuestra época y el ente transformado en efectividad (Wirklichkeit), 
por encima de todas los otros modos de ser, en el mundo científico-técnico. Este primer 
apartado nos permitirá, por vía de contraste, (2) sacar a relucir qué determinaciones tiene 
–o puede tener, más bien– el ente, replanteado en el marco del otro comienzo y a partir 
de una relación distinta con el Ser. Es decir, una relación entre ser y ente que ya no sea 
reductible ni a una explicación ni a una aclaración, tanto en un sentido metafísico como 
en uno científico –y ello, si acaso aún es posible, según Heidegger, trazar una distinción 
clara entre estos dos rótulos, problema que nos permitirá esbozar una conclusión crítica 
al respecto.

1. El ente es lo efectivo (y nada más que lo efectivo): la brutalidad de lo 
sin-sentido

La distinción o la diferencia, que parece ser por momentos de naturaleza absolutamente 
radical, entre el ser y el ente, vuelve plausibles las lecturas que consideran a Heidegger un 
pensador del ser contra el ente, uno que defiende una decisión “metodológica” sin mati-
ces ni medias tintas. A fin de cuentas, el importante § 44 de las Contribuciones a la filoso-
fía –entre muchos otros apartados de los escritos privados– insiste claramente sobre este 
problema de primer orden: es imperativo decidir entre el ser y el ente, y éste es el punto de 
partida inalienable del cual se siguen el resto de decisiones filosóficas, para comprobar si 
verdaderamente podemos llevar a cabo un preguntar radical, o si seguimos dependiendo 
de los conceptos heredados de la metafísica.4 Sin embargo, esta decisión salomónica, que 
tanto se presta a la caricaturización, solo es comprensible por completo si reflexionamos 
más detenidamente sobre qué es el ente para Heidegger, y a qué está apuntando con esta 
determinación de corte ontológico y su identificación con lo actual.

Procuremos aprehender mejor, en todos sus matices y sus ambigüedades, la recu-
rrente crítica que las Contribuciones y los demás escritos avanzan contra el sentido de la 
actualidad y la efectividad del ente: su Wirklichkeit. Ésta es, antes que nada, una crítica 
de carácter “ontológico” (aun sabiendo que Heidegger pretende prescindir ahora de este 
vocabulario), a partir de la cual busca captar una tendencia común a toda la historia de 

4.  Véase la lista de decisiones que aparece en GA 65, pp. 90-96.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

147

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

la filosofía occidental.5 No es menester detenerse aquí en la genealogía conceptual de 
la noción misma de efectividad, que aparece bien reconstruida en varios pasajes cla-
ve del Nietzsche II y diversos fragmentos de los escritos privados.6 Basta subrayar que 
Heidegger la identifica, en particular, en el paso de la enérgeia aristotélica a su traducción 
latina por agere y actualitas en la escolástica medieval, donde Dios como causa suprema 
representaría el ente supremo, lo más actual que puede ser concebido. Esta deformación 
conceptual es la que da pie a su retoma moderna –y, hasta cierto punto, secularizada–, 
cuando se transforma la capacidad divina de actuar en el efectuar humano y subjetivo. En 
ese sentido, sin duda el origen “ontológico-metafísico” de la efectividad hunde sus raíces 
en la historia occidental, pero tan sólo se convertirá en una tendencia total y totalizada 
a partir del siglo XIX. Así, ultima su éxito con el espíritu absoluto de Hegel, el clamor 
victorioso de que todo lo real es racional, y del cuerpo en el fluir absoluto de la vida según 
Nietzsche. La conclusión última para Heidegger –y más allá de la pertinencia, en cada 
uno de sus respectivos niveles, de sus lecturas–es la siguiente: con la Modernidad, la rea-
lidad se concibe a partir de la actualidad y de las cosas efectivas, como aquello que existe 
de manera presente y cuya presencia se deja captar únicamente gracias a las relaciones 
causales en las que están inmersas. Lo que la realidad es, el conjunto de cosas que existen 
y son efectivas nos lo dice. Ahora bien, ¿cuáles son, más precisamente, las implicaciones 
metafísicas que acarrea entender lo efectivo como el modo de ser por antonomasia, aquél 
que define al ente en cuanto tal allá donde procuremos pensar el sentido de las cosas?

El énfasis y la insistencia con los que el friburgués denuncia la primacía de la efec-
tividad constituye entonces el punto decisivo que reúne a la metafísica como ciencia del 
ente, de lo que es en cuanto es, con las consecuencias científico-técnicas que, a su vez, 
son susceptibles de ser producidas. En definitiva, pensar que nada vale más allá de lo que 
es siendo, como aquello que es mayoritariamente efectivo y actual, representa la ceguera 
máxima que se ha alcanzado en la época hodierna.7 Pero esta ceguera tiene múltiples 
caras, y se declina en una pluralidad de consecuencias que no cesan de infiltrarse en el 

5.  Sobre la ontología, entre varios pasajes de los escritos privados, remitimos al § 106 de las Contribuciones 
a la filosofía: “Porque toda ontología, formada como tal o como preparación a ello, como la historia del pri-
mer comienzo, pregunta por el ente como ente y en este aspecto y sólo en él también por el ser” (GA 65, p. 
206). Años después de la Segunda Guerra Mundial, en el cuaderno “Vigiliae II” [1954], Heidegger describe 
la caída en el ente como la responsable de los avances y de la grandeza cultural europea y su “civilización” 
–sabiendo que estos términos son peyorativos para él (GA 100, p. 150).

6.  GA 6.2, pp. 374-383. Véase también GA 66, pp. 289-290 y GA 70, p. 76.

7.  GA 65, p. 129: “Sólo lo que el ser humano puede traer y poner ante sí puede valer como ‘siendo’”. 
Cf. GA 66, p. 187: “En el sentido más elevado ‘siendo’ es, según la apreciación habitual, el ente como efec-
tivo. La ‘efectividad’ vale al máximo. Significa el estar presente ante la mano de lo que actúa; ser-actuante 
y ninguna otra cosa [Im höchsten Sinne ‘seiend’ ist, nach der gewöhnlichen Schätzung, das Seiende als wir-
kliches. Die ‘Wirklichkeit’ gilt am höchsten. Sie bedeutet das Vorhandensein des Wirkenden; Wirkendheit 
und nichts anderes]”. Algo parecido encontramos en La época de la imagen del mundo [1938], conferencia 
que opera como una exposición casi “epistemológica” de las tesis que se desarrollan en profundidad en los 
escritos privados del Ereignis: “El ente sólo vale como siendo” (GA 5, p. 94).



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

148

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

pensar de la época, así como en la multitud de disciplinas que tienen sus raíces en la me-
tafísica misma.

Es importante subrayar, antes que nada, que para Heidegger la metafísica, en cuanto 
ciencia fundadora de todas las demás disciplinas y la que se ha dedicado a explorar y 
tematizar al ente bajo todas sus formas, no es necesariamente y de antemano falsa ni erró-
nea. Así lo expone en una serie de notas críticas a su propia obra publicada, reunidas en 
el volumen 82 de la Gesamtausgabe y publicado en 2018: “La metafísica no es, sin em-
bargo, un error, sino la verdad del ente, verdad que no es aún ni puede ser nunca la verdad 
del ser ni puede nunca sustituirla”.8 Éste es otro tema recurrente en los textos relativos al 
pensar del Ereignis y al proyecto de una historia del ser: no es que la metafísica esté equi-
vocada por completo cuando parte o cuando pone el énfasis en el ente como aquello que 
se da de manera presente y efectiva.9 Lo que es deplorable en la metafísica es la ausencia 
de una pregunta por el ser capaz de rendir cuentas del ente más allá del marco de lo que es 
efectivo: es decir, que se centra en lo que las cosas son a partir de su actividad máxima, 
pero sin aclarar el origen y el sentido de esta actividad entendida como lo sumamente ac-
tual –un origen que se despliega como algo indeterminadamente posible y que “supera” 
la concepción efectiva del ente, el cual debe rastrearse a partir de su diferencia con el ser. 
Con la Modernidad, que permanece intrínsecamente metafísica, existiría entonces un tipo 
de verdad propia del ente, pero una que siempre acaba adoptando la forma de la certeza, 
de la adecuación, a partir de la cual terminamos cogitando no tanto sobre la verdad como 
sobre aquello que es verdadero porque está ya ahí, actuando y provocando más y más 
causas y efectos.10 Uno de los objetivos de Heidegger en estos escritos es justamente el de 
prestar atención a la distinción en cuanto tal. En este sentido, el problema esencial de la 
metafísica lo constituye, antes que nada, su perspectiva exclusiva y excluyente, ya que no 
tolera otro acercamiento más allá de la efectividad de lo verdadero, por lo que es suscep-
tible de ser cuestionada y replanteada incluso desde sus primeras fundaciones. 

Pero lo efectivo es también, desde luego, lo que el ser humano hace. Vale la pena re-
cordar que así es como empieza Heidegger su Carta sobre el humanismo, al afirmar que 
“no pensamos de manera suficientemente radical la esencia de la acción (das Wesen des 
Handelns)”.11 Con ello, queremos subrayar también que lo importante, ante todo, es no 
perder de vista que la esencia de la efectividad y de la acción no es un tema cualquiera, 
sino uno de los más constantes a partir del viraje, y uno que encontramos en constante 
metamorfosis, también después de la Segunda Guerra Mundial. No obstante, los escritos 
privados nos ayudan a precisar el alcance real de esta crítica de la efectividad. Porque, en 

8.  GA 82, p. 270: “Die Metaphysik aber ist nicht ein Irrtum, sondern die Wahrheit des Seienden, welche 
Wahrheit noch nicht und nie die Wahrheit des Seins werden und diese auch niemals ersetzen kann”.

9.  Cf. GA 65, p. 345 sq.

10.  Al respecto, véase GA 70, p. 43: “Lo ‘verdadero’ es de inmediato aquello a lo que el hombre da sub-
sistencia, sostén y salvación. A lo ‘verdadero’ es desplazado todo lo que da subsistencia. Lo verdadero 
mismo es lo propiamente estable. La más estable ‘estabilidad’ [que] mienta este calcular, es la eternidad. 
‘Verdades’ son ‘verdades’ en tanto ‘eternas’”.

11.  GA 9, p. 313.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

149

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

gran medida, el doble gesto heideggeriano resulta en considerar lo efectivo y lo presente 
como lo que es por excelencia: ya no tanto lo vorhanden, tal y como aún aparecía temati-
zado en Ser y tiempo, sino más bien lo vorhanden en cuanto es actual, wirklich. Pero, por 
otro lado, esto efectivo es también aquello que podemos ver con nuestros propios ojos: 
el ente en cuanto la medida gigantesca que no hace más que crecer y crecer exponencial-
mente, sin ninguna barrera ni obstáculo capaz de contenerlo. Sin duda, Heidegger tildaría 
de ingenua la idea según la cual lo gigantesco (das Riesenhafte) se limita a una simple 
cantidad y tamaños desmesurados propios de la totalidad del ente –y así es como debemos 
leer los §§ 70-71 de las Contribuciones, donde lo gigantesco es pensado como calidad 
de la cantidad.12 Pero esto no quita que las consecuencias que acarrean optar por el ente 
actual frente a cualquier otro sentido posible sean tanto visibles como invisibles.

A la hora de dar cuenta de las acciones que el ser humano es capaz de realizar y de 
llevar a cabo, estas aparecen inevitablemente reconducidas y limitadas, antes que nada, a 
todo aquello que es susceptible de producir y de tener consecuencias. Por un lado, el cam-
po semántico del ente y todas sus derivaciones está íntimamente ligado a la producción, 
de tal forma que el ente aparece como algo factible o construible a voluntad, relacionán-
dose con el trasfondo industrial y comercial, pero también científico.13 Heidegger denun-
cia entonces esta forma de pensar la causalidad productora, que abandona por completo 
lo que aún en los griegos tenía un sentido harto distinto de responsabilidad esencial –tesis 
bien conocida, que expondrá en los años ’50, en La pregunta por la técnica.14 Pero años 
antes, ya en La historia del ser [1938/40] podemos leer que: “El Ser nunca es ‘causa’ 
para el ente, mientras se miente por ‘causa’ algo efectivo, que siempre tiene que ser del 
tipo del ente. ‘Efecto’ en el sentido de producir y hacer surgir está tomado del ámbito 
del ente”.15 Lo que debemos entender aquí es que, para Heidegger, el modelo productivo 
está predeterminado por su capacidad explicativa, puesto que se concentra en ver en el 
ente el producto de una causa que le precede, y cuya efectividad actual constituye tanto 
su esencia como su valor. Al mismo tiempo, el objetivo in negativo que dejan traslucir 
estas líneas es que, si se convierte en tarea pensar de nuevo la relación entre el ser y el 

12.  GA 65, pp. 135-138. 

13.  GA 96, p. 102; GA 98, p. 20. El término clave al respecto es, como es bien sabido, la noción de 
Machenschaft, que apunta a la determinación de la totalidad del ente por su capacidad de ser hecha y 
fabricada, antes de que se vaya sustituyendo progresivamente por el término de Gestell (dispositivo) en 
los escritos de posguerra. En uno de los últimos Cuadernos negros, “Vorläufiges II” [1963], Heidegger 
reconoce esta transformación conceptual, pero queda por determinar si ambos términos se corresponden 
exactamente o no, teniendo en cuenta que alude, erróneamente, a su primera presentación en el manuscrito 
de Meditación (GA 102, p. 192). Nótese que falta un trabajo genético exhaustivo sobre la evolución del 
término Machenschaft, hasta llegar al Gestell, tomando en cuenta la totalidad de los Cuadernos negros. Al 
respecto, véase Schüβler, Ingeborg, “Machenschaft und Gestell”, en C. Lotz, H. Friesen, J. Meier y M. Wolf 
(eds.), Ding und Verdinglichung, Leiden-Boston, Brill, 2012, pp. 63-97.

14.  GA 7, p. 10 sq.

15.  GA 69, p. 22: “Das Seyn ist nie ‘Ursache’ für das Seiende, sofern man mit ‘Ursache’ ein Wirkendes 
meint, das stets von der Art des Seienden sein muß. ‘Wirkung’ im Sinne des Hervorbringens und 
Hervorgehenlassens ist aus dem Bereich des Seienden genommen”. Cf. GA 66, pp. 372-375.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

150

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

ente, esta relación ya no puede corresponder a una figura derivada de la producción de 
lo actual. Por eso, la producción entraña la primacía de la consecuencia, entendida ésta 
como éxito y resultado de aquello que es realizado. En un corto pero revelador pasaje de 
las “Reflexiones XI” [1939], Heidegger señala que lo efectivo es solo lo que puede causar 
efectos, lo que tiene consecuencias, y por tanto, lo que puede considerarse efectivamente 
verdadero.16 Nótese que, con ello, no se trata de cualquier tipo de consecuencias, sino de 
las que pertenecen, a su vez, al ámbito de lo efectivo, y que pueden ser identificadas como 
lo mayormente calculable y medible.

Por un lado, cabe destacar que este ámbito es el que la ciencia moderna ha ido des-
cubriendo y recorriendo progresivamente. Sin embargo, con este “descubrimiento” se ha 
tratado siempre, a su vez y de manera inseparable, de delimitar la validez y la legitimidad 
misma del ámbito de lo que es y de lo que existe en cuanto tal. Las ciencias modernas, 
ya sea en su versión exacta, natural o de corte social y cultural (Geisteswissenschaften) 
operan a partir de este esquema ontológico; esquema que, pese a su gran plasticidad y su 
capacidad para abarcar cualquier tipo de “cosa”, permanece rígido en la medida en que 
sigue rigiéndose por la noción de lo efectivo o lo actual. Por decirlo con otras palabras, la 
ciencia, desde la psicología, la biología, la física hasta las distintas ramas historiográficas, 
toma los conceptos del ente como lo efectivo y lo real y lo aplica tanto retroactiva como 
proyectivamente al conjunto de lo que es. Así es como las ciencias pueden enfrascarse en-
tonces en un largo (e indefinido) proceso de explicación y clarificación respecto a lo que 
los entes son, y aunque esta explicación se decline en múltiples y distintas figuras de su 
modo de ser efectivo y actual, siempre lo hará a partir de la óptica de la realidad como lo 
actual, presente y verdadero. Pero, al concebir de esta manera lo que es real, en el desarro-
llo de las ciencias modernas se infiltra algo más que la voluntad explicativa. O, dicho de 
otro modo, su voluntad explicativa es, ineluctablemente, una tendencia a querer controlar 
y dominar la realidad efectiva, a través de los efectos susceptibles de ser causados.17

A partir de esta tendencia debemos captar también las numerosas referencias que, sin 
ser desarrolladas por completo, definen el estado actual de cosas al final de la moderni-
dad como el de una brutalidad del ser. Con la idea de una brutalidad del ser y del ente 
–término que podría provenir de Schelling, y que aparece a menudo redactado en latín–, 
Heidegger expone un reino donde, al primar solo lo que es efectivo en su sentido causal, 
las cosas se miden por su efecto, hasta llegar al punto de que es la violencia misma con 
la que las cosas se nos dan que acaban determinando tanto su valor como su sentido, de-
vastando todo a su paso.18 Así, al principio del cuaderno de las “Reflexiones XV” [1941], 

16.  GA 95, p. 330.

17.  GA 82, p. 410: “En verdad, las ciencias no quieren ‘conocer’ (es decir, volverse familiares con la 
verdad); quieren dominar y participar en el ‘poder’ de la superación del ente; de ahí proviene, primero, la 
objetivación del ente [In Wahrheit wollen die Wissenschaften nicht ‘wissen’ (d. h. im Wahren einheimisch 
werden); sie wollen herrschen und an der ‘Macht’ der Bewältigung des Seienden teilhaben; daher zum 
voraus die Vergegenständlichung des Seienden]”.

18.  Sobre los conceptos de “devastación” (Verwüstung) y de violencia, cf. GA 69, pp. 47-49. Entre varios 
desarrollos, un corto fragmento en las “Reflexiones XII” [1939] no deja dudas al respecto, donde el autor 



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

151

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

subraya precisamente que la “brutalidad del ente” reina al final de la metafísica, como 
aquello que caracteriza en cuanto tal “la efectividad de lo efectivo” y volviendo posible 
el “‘dominio’ de la técnica”.19

Una primera cuestión crítica surge aquí y es necesario dar cuenta de ella cuanto antes 
para seguir avanzando en nuestra indagación. Si Heidegger denuncia por doquier la pri-
macía de la efectividad como modo de ser (siempre en relación con el pensar moderno, 
representativo y calculador), ¿esto implica entonces que no se preste ninguna atención a 
todo lo que es, a todo lo que existe, en cuanto presente efectivo, a la hora de plantear la 
nueva tarea de la filosofía? ¿Acaso no correríamos aquí el riesgo, funesto, de construir 
castillos en el aire? Esta ambigüedad no se puede descartar con un simple golpe de mano. 
En numerosos pasajes de los escritos de los años ‘30 y ‘40 constatamos un esfuerzo por 
distinguir el objetivo del Ereignis-Denken de toda “reflexión”, de todo habérselas con 
la “situación histórica”, o, en otras palabras, la situación actual.20 Varios pasajes de los 
Cuadernos negros apuntan a este desfase “epocal”, entre los cuales el siguiente, bastante 
esclarecedor, de las “Reflexiones V” [1937], merece ser destacado: “No podemos saber lo 
que nos ocurre en el fondo. Un saber de este tipo nunca le ha sido concedido a una época 
histórica. Lo que está por saber siempre es otra cosa que lo que ocurre”.21

Sin llegar a caer en una separación entre dos mundos, el del ente efectivo tal y como 
se da en la situación actual, y el del Ser mismo que queda aún por pensar y precisar en 
sus contornos y en sus delimitaciones, ¿cómo pensar esta cuestión si en ningún caso se 
trata de dos órdenes distintos? No cabe duda de que para Heidegger la tarea de la filosofía 
nunca es hegeliana, y tampoco puede asemejarse a la ontología del presente por la que 
abogaba Foucault.22 Pero eso no significa que no exista una dimensión crítica, propia 
del pensar del ser. Ésta debe aislarse y ser reconocida partir de sus propias pretensiones. 
Contra la separación entre dos órdenes distinguidos y alejados por completo, Heidegger 
intenta reinstaurar (al lado de Hölderlin y aquello que anuncia sus poemas) toda una di-
mensión inefectiva que compete al pensamiento y sin la cual éste no está a la altura de su 
misión –por no decir, de su destino.

destaca que los eventos mundiales y actuales pueden ser caracterizados por su Sinnlosigkeit, en la medida 
en que solo dejan relucir la “primacía” (Vormacht) de lo ente, factible y repetible, frente al abandono del ser, 
impidiendo que acontezca un nuevo evento de sentido para el mundo, la tierra y lo divino (GA 96, pp. 58-
59). Sobre el tema, remitimos al artículo de David, Pascal, “La brutalité de l’animal comptable. Accéder 
aux Cahiers noirs”, Heidegger Studies, 32, 2016, pp. 91-104.

19.  GA 96, pp. 252-254. Esta idea aparece en numerosos momentos, un tanto diseminados, de la obra 
privada, entre los que vale la pena empezar destacando el § 50 de las Contribuciones, donde Heidegger 
evoca, muy weberianamente, un desencantamiento del ente y algo así como un falso encantamiento de éste 
a partir del poder de la técnica: “¿Cómo ocurre esto? (ens creatum – la naturaleza moderna y la historia – la 
técnica). A través del desencantamiento del ente, que a través de un encantamiento autorrealizado emplaza 
al poder” (GA 65, p. 107).

20.  GA 71, pp. 247-248.

21.  GA 94, pp. 292-293.

22.  Cf. GA 94, p. 348: “La filosofía nunca puede ser la expresión de nuestra época en conceptos”.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

152

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

Todo el problema de la relación entre lo efectivo y lo inefectivo justifica, finalmente, 
la gran cantidad de fragmentos o pasajes ambiguos de estos textos, donde leemos que 
el ente es presentado tanto como lo que es, como lo que existe, de manera exclusiva 
frente a todo lo demás, como lo que, paradójicamente, ni tan siquiera es. Por eso, cuan-
do Heidegger escribe sobre lo no-ente, con esto podemos entender tanto el ser como el 
ente limitado a su efectividad, y por tanto no siendo respecto a la pluralidad de sentidos 
posibles. Entre varios fragmentos, las primeras páginas de Sobre el comienzo [1940] lo 
exponen de manera directa: “el ente no es, siempre que con el ‘es’ tenga que ser zanjado, 
es decir, aquí, tener el comienzo. El ente es sólo en cuanto ente […] no es él mismo”.23 
Por supuesto, no se trata, punto sobre el que volveremos en nuestra próxima sección, de 
una mera voluntad de contradicción por parte del autor, sino de explorar otra manera de 
indicar que la primacía del ente como efectivo y actual aboca a dejar de lado toda consi-
deración sobre el ser del ente más allá del marco metafísico.

En última instancia, lo que el filósofo de Messkirch pretende no es tanto pensar única 
y exclusivamente al ser en detrimento del ente. Se trata, más bien, de desbrozar las vías 
que conducen a pensar a partir del ser y, a partir de ahí, replantear el sentido mismo de lo 
que puede significar ente si se intenta abandonar el esquema metafísico de la actualidad 
y de la realidad. Esta es la pregunta que, aunque no aparece en primer plano, no deja de 
estructurar el proyecto de un pensar del Ereignis, y que encontramos formulada como 
tal en La historia del ser: “¿Cómo llamamos al ente, si éste ya no es pensado a partir de 
la entidad y si pragma, res, cosa, ens creatum, objectum, ob-jeto… se han convertido en 
nombres vacíos?”.24 Así pues, para intentar comprender mejor cómo Heidegger esboza o 
prefigura una respuesta a esa pregunta, sin con ello pretender determinar completamente 
qué puede significar el ente fuera de la efectividad y de la actualidad metafísicas, es hora 
de rastrear y explicar algunos indicios que desarrolla en los escritos privados de los años 
‘30 y ‘40, y pensar el ente a partir de su dimensión de ausencia.

2. Lo inefectivo: lo que es, es siendo más y menos que lo que es

En el primero de los cuadernos de los que disponemos, las “Reflexiones II” [1931], po-
demos leer una declaración explícita de Heidegger con vistas a definir la tarea propia del 
pensar, una vez abandonada la orientación metafísica que se concentra en la explicación 

23.  GA 70, p. 11: “das Seiende ist nicht, sofern es bei ‘ist’ sein Bewenden und d. h. hier den Anfang haben 
soll. Das Seiende ist nur als das Seiende […] ist es nicht selbst”. Véase también GA 69, p. 144: “Cuando 
hoy se repite: ‘el ser es’ se mienta ‘el ente’, o sin embargo se retira a la meditación con el aseguramiento, 
que aparentemente protege lo maravilloso, de que el ser no es ‘definible’. Como si el Ser exigiera una defi-
nición”; GA 65, p. 317: “De otro modo sólo domina la nada en la más peligrosa figura de la proximidad de 
lo ‘efectivo’ y de lo ‘vivo’, es decir, de lo no-ente [Anders herrscht nur das Nichts in der verfänglichsten 
Gestalt der Nähe des ‘Wirklichen’ und ‘Lebendigen’, d. h. des Unseienden]”. Cf. GA 71, p. 122: “Otra cosa 
distinta de lo sin-ser es lo no-ente”.

24.  GA 69, p. 125: “Wie nennen wir das Seiende, wenn es nicht mehr aus der Seiendheit gedacht wird 
und pragma, res, Ding, ens creatum, objectum, Gegenstand... leere Namen geworden?”. Véase también, 
después de la guerra, GA 99, p. 171. 



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

153

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

del ente y de su efectividad. El filósofo escribe que se trata, justamente, de pensar al ente 
a partir del Dasein, para hacer de él algo que debe ser “siendo más” y, a la vez, “negando 
o nadeando más” (seiender werde und nichtender werde) a partir del acontecer mismo en 
cuanto Geschehen.25 Apenas unas páginas más adelante, Heidegger vuelve a considerar la 
diferencia entre la filosofía y la efectividad, trazando una línea de demarcación clara en-
tre ambas dimensiones, al mismo tiempo que, contra la obsesión por el efecto (Wirkung) 
defiende “una elevada transformación del ente a partir del ente potenciado [o autorizado, 
ermächtigten]”.26 Debemos comprender entonces, a partir de esta transformación, cuál es 
la tarea propia que debe afrontar el ser humano al final de la Modernidad: la que nos exige 
explorar las distintas vías del pensar fuera del esquema metafísico y que serán recorridas 
en los próximos escritos del Ereignis.

Sin duda, la explicación más completa de esta transformación del sentido del ente 
(ya sea ésta planeada o prefigurada), la encontramos en las Contribuciones a la filosofía. 
Si la efectividad, en todas sus derivaciones –de presencia, actualidad, representatividad 
y objetividad–, ha constituido el modo privilegiado por la tradición filosófica occidental, 
entonces el pensador debe encontrar las vías para que el ente no aparezca como lo suma-
mente constante y reactivo (con todas las implicaciones de causalidad que se adhieren 
al ente), sino como una “cosa” capaz de albergar, en su seno, otra pluralidad de sentidos 
diferentes. Dicho con otras palabras, contra la noción de una presencia efectiva y total del 
ente, la que opera cuando se concibe al ente en detrimento de toda relación con el ser, en 
el ente debe relucir más bien una dimensión de ausencia (o de Nada). Una dimensión que, 
hasta el momento, habría permanecido desconocida para la filosofía y se exacerbaría con 
la filosofía moderna.27 

Esta idea aparece esbozada ya desde las primerísimas páginas de la obra, cuando 
Heidegger anuncia una “devolución (Wiederbringung) del ente a partir de la verdad del 
ser”.28 Sin duda, el término de devolución –cuya relación con la teología pietista ha sido 
apuntada por Ch. Sommer, pero que requiere aún un tratamiento prolijo– implica al-
gunas dificultades conceptuales de primer orden.29 Uno podría estar tentado de tomar 
este concepto como una prueba más de la nostalgia del pensar heideggeriano, siempre 
anhelando un retorno a un comienzo griego que, en cierto sentido, no tuvo realmente 

25.  GA 94, p. 8.

26.  GA 94, p. 45: “eine anhebende Verwandlung des Seienden aus dem ermächtigten Sein”.

27.  Cf. GA 65, p. 266 sq. Varios apuntes desperdigados en los escritos privados apuntan a una sospecha 
esencial: que el primer comienzo, el que engloba la historia de la metafísica tal y como ésta se ha desarro-
llado, equivale al comienzo de la physis griega. Con él se acabó priorizando el ente físico (“natural”), el cual 
se muestra presente y cuyo valor radica en esa misma existencia visible. En ese sentido, lo que le habría 
faltado al pensar del primer comienzo sería justamente una consideración más profunda de la dimensión 
negativa de ausencia, que mina desde dentro toda presencia. Al respecto, véase especialmente GA 66, pp. 
366-372. Cf. GA 97, p. 162.

28.  GA 65, p. 11.

29.  Sommer, Christian, Mythologie de l’événement. Heidegger avec Hölderlin, París, Presses Universitaires 
de France, 2017, p. 232.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

154

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

lugar.30 No es éste el lugar para desarrollar tal problema en profundidad, aunque sí me-
rece la pena apuntar 1) la ambigüedad de la idea de retorno y cómo aparece denostada y 
directamente rechazada en varios apuntes de los escritos privados, y 2) que el comienzo 
al que Heidegger remite, sin cesar, nunca debe ser aprehendido como mero punto de par-
tida cronológico, ni nada que se le parezca.31 El comienzo implica entonces no tanto una 
suerte de proceso que se desarrolla por etapas, sino que implica más bien la capacidad 
de reactivar el ser y de pensarlo fuera de los esquemas ya rígidos y fijados a través de la 
historia de la metafísica.32 Sin embargo, en lo que concierne al problema de la devolución 
del ente, sí resulta posible aislar una serie de ideas que permiten captar su sentido y su 
lugar en la arquitectónica del Ereignis-Denken.

Con la idea de devolución, el filósofo apunta a una manera de relacionar a los entes 
con el “sentido” del ser, de volver a pensarlos en su íntima vinculación con el despliegue 
esencial del ser que se ha ido oscureciendo –o desapareciendo– progresivamente, hasta 
llegar a la época moderna. El ente, con vistas a ser considerado más ente, debe salirse 
del esquema limitado y reductor de la efectividad. Sobre todo, debe ser captable a partir 
de relación con un sentido del ser que no sea únicamente el de la presencia actual y, por 
tanto, productora de efectos sin límites. De ahí que, en estos escritos privados, el ente sea 
concebido y descrito al mismo tiempo como no-ente o como no-siendo (Unseiende), en 
la medida en que afirmar de él que es algo lo encerraría en un único sentido, de manera 
exclusiva frente a lo que aún está por pensar. Dicho de otro modo: contra el ente como 
lo que se esquilma en su sentido actual, el ente en cuanto no-ente nunca aparece determi-
nado ni completamente cerrado. La ausencia que pertenece al (no-)ente hace de él algo 
incapaz de agotarse en lo que puede hacerse con él ni en el hecho de haber sido hecho y 
producido. Desde esta misma perspectiva podemos comprender también la multiplicidad 
de listas de entes que pueblan los escritos privados de los años ‘30 y ‘40, y que son suma-
mente indicativas en cuanto entienden “el juego del ente” y el acoger la “verdad del ser” 
bajo nuevas y distintas figuras de lo ente: “cosa, útil, obra, acción o sacrificio”.33 Con ellas 
se aprecia que, de nuevo, el intento heideggeriano no pretende agotarse en un discurrir 
vacío sobre algo así como el ser en cuanto tal.

Permítasenos apuntar que, desde el punto de vista genético-conceptual, es cierto que 
el uso del término de devolución desaparece muy rápidamente en el resto de los escritos 
privados. No obstante, sí consideramos que aquello a lo que Heidegger está apuntando se 
mantiene, mutatis mutandis, en distintas ideas. Así, años después, en las primeras pági-
nas del volumen 71, Das Ereignis [1941/42], acuña el término, insólito, de Ente del Ser, 
Seyend des Seyns. Lo escribe precisamente como Seyend en correspondencia con el Seyn, 

30.  Aún en Ser y tiempo el acto de devolución era opuesto a la repetición auténtica (Wiederholung), en una 
retoma ontológica e histórica de las intuiciones de Kierkegaard, entre otras (SuZ, pp. 385-386).

31.  En una serie de notas de trabajo del mismo período, Heidegger rechaza la idea de nostos como nostalgia 
romántica y de una “huida hacia el mundo griego”, así como la máxima nietzscheana de ser “más griego 
cada día” (GA 82, p. 367). 

32.  GA 70, p. 8; GA 65, p. 58: “El comienzo es el Ser mismo”. 

33.  Cf. GA 65, p. 70, 274, 298.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

155

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

indicando de esta manera un ente que ya no es meramente pensado ni como objeto repre-
sentado ni cosa efectiva, sino concebido históricamente en el desvelamiento del claro del 
ser.34 Sin duda, no es imposible percibir en esta elaboración del problema del ente y de lo 
no-ente, en su relación con lo efectivo, una prefiguración de los temas de la gran confe-
rencia de posguerra sobre La cosa [1953]. Así, antes de que el jarro represente la cosa por 
antonomasia, donde se conjugan el cielo, la tierra, los mortales y los divinos, Heidegger 
concibió una lista de cosas que no caerían en el esquema de la metafísica.

Sin embargo, se le podría achacar a Heidegger que, al oponer en estos escritos al ente 
en su determinación de lo absolutamente efectivo algo así como el no-ente inefectivo, en-
carnado en una figura cercana a la posibilidad, estaría cayendo en una peligrosa tendencia 
a la abstracción. Esta objeción no se le escapa al friburgués, y él mismo la avanza en al-
gunos momentos clave de los escritos privados. Como leemos en Das Ereignis, el riesgo 
de proyectar este marco comprensivo equivaldría, en última instancia, a considerar el ser 
como algo general y el ente como algo concreto y singular, cuando lo que está en juego 
es justamente reconsiderar esta división misma en el marco diádico de nuestra tradición.35 
Con ello, lo que el filósofo quiere señalar, más bien, es que resulta imperativo distinguir 
entre una indeterminación abstracta y universalizadora, propia de la metafísica, y una de 
otra naturaleza, inagotable y cargada de posibilidades que no se limitan a ser meras efec-
tividades ficticias y por realizar.

Este último es justamente el empleo que hace la técnica moderna: imaginar posibles 
efectivos para después llevarlos a cabo con la mayor diligencia y éxito posibles. En cierto 
sentido, es incluso la posibilidad efectiva misma la que predetermina a la humanidad de la 
técnica moderna a imaginar de esta forma. Pero lo no-ente a lo que Heidegger está apun-
tando aquí debe ser indeterminado de una manera más radical y esencial, y cabe sospe-
char que la imaginación técnica no sea verdadera capacidad de formar nuevas imágenes 
(Einbildungskraft), sino tan sólo una réplica muy conveniente de aquello que es efectivo 
en nuestra mente.36 Al contrario, lo no-ente como lo que es siendo más y diferente –aque-
llo que la poesía de Hölderlin ha cantado como ninguno– debe constituir algo posible 
pero imprevisible tanto respecto a su forma como a su surgimiento y manifestación. Se 
trataría por lo tanto de un no-ente, el cual, por decirlo con las palabras de H. Maldiney, 
tiene que funcionar como algo transposible: es decir, una apertura a las posibilidades in-
calculables y siempre sorprendentes que el ente puede albergar en su relación con el ser.37

*

34.  GA 71, p. 27.

35.  GA 71, p. 80.

36.  Al respecto, remitimos al enigmático § 192 de las Contribuciones a la filosofía (GA 65, p, 312). Hemos 
propuesto un tratamiento de este problema en “Une pensée sans images ? Phantasie et Bild dans les traités 
de l’histoire de l’Être”, Studia Phaenomenologica, XXIII, 2023, pp. 115-138.

37.  Para así pensar la realidad, justamente, como aquello que no se podía esperar y sin embargo ya está 
ahí. Cf. Maldiney, Henri, “De la transpasibilidad”, en P. Mena Malet y F. Johnson Muñoz (eds.), Henri 
Maldiney ante el acontecimiento de existir, Buenos Aires, Editorial Sb, 2021.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

156

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

La dificultad que entraña al proyecto mismo de una historia del ser, una vez hemos asu-
mido que no hay un camino “natural” que va desde el ente al ser, no deja de ser la de 
cómo despertar una relación “nueva” con el ser, y de qué “hacer” para lograrlo.38 Es decir, 
cultivar una relación capaz de abrirse a la pluralidad de sentidos, yendo más allá de la 
falsa totalidad que abarca el conjunto del ente como realidad efectiva y actual en grado 
sumo. Con esto, Heidegger busca precisamente repensar las posibilidades fuera del marco 
mismo de las modalidades que Aristóteles instauró el primero, uno de los grandes gestos 
fundadores de la metafísica. Y, en última instancia, el dilema al que se enfrenta Heidegger 
sin cesar es el que él mismo formula en las Contribuciones a la filosofía: “se encuentra 
ante nosotros la pregunta a menudo planteada: ¿cómo se puede experimentar al ente en 
cuanto ente sin conocer acerca del Ser?”.39

Una vez abandonado el camino de la ontología fundamental, así como el de la me-
tontología que aún era tematizado en algunos textos posteriores a Ser y tiempo, el filósofo 
debe seguir enfrentándose a la misma dificultad “metodológica”, que impregna toda la 
temática del viraje. Si todavía en 1927 la comprensión del ser funcionaba como factum 
capaz de poner en marcha la investigación, ahora la ambigüedad de la experiencia del ser 
y del ente no permite este camino –el camino de algo así como una “intuición del ser”, 
el cual fue transitado a lo largo de los siglos, pero que siempre ha conocido detractores y 
críticos, como nos recuerda É. Gilson.40 No es nada obvio que tal dificultad quede resuelta 
en el proyecto de una historia del ser, donde la paradoja se mueve entre una imposibilidad 
de hacer la experiencia del ser a partir del ente, aunque sea para tener un saber más autén-
tico y menos efectivo de éste. Pero el paso de una dimensión a otra aparece mayormente 
indeterminado: anida en la época moderna y en la técnica, como una posibilidad de revo-
lución e inversión sin precedentes, pero de la que nunca podemos estar convencidos de 
verdad. ¿Es esto derrotismo o, por el contrario, la lucidez del pensar?

El propio Heidegger evoca esta cuestión en un cuaderno más tardío, el de los 
“Comentarios VII” [1949], donde expone el dilema como sigue: “¿Qué debemos hacer 
[…] (para cambiar el mundo)?”.41 Y puede que para el filósofo alemán plantear así los 
términos del problema sea, ya de entrada, permanecer atado a una conceptualidad meta-
física de la que debemos despegarnos más radicalmente. Sin embargo, no sólo el hecho 
de que la respuesta no esté decidida, sino también el que los términos mismos de la pre-
gunta no puedan plantearse con claridad dista mucho de ser una cuestión baladí. Por eso, 
Heidegger denuncia inmediatamente la pregunta como siendo “inadecuada”. La pregunta 
apunta a nuestra relación con la totalidad del ente pero al hacerlo, se olvida del ser en 
su despliegue mismo. En definitiva, el problema radica en que se busca la respuesta en 
“el actuar y efectuar del ser humano”, cuando lo realmente digno de pregunta es “dónde 
debería situarse ese efectuar mismo”.42

38.  GA 96, p. 251.

39.  GA 65, p. 245.

40.  Gilson, Étienne, Las constantes filosóficas del ser, tr. J. R. Courrèges, Pamplona, EUNSA, 2005, p. 23.

41.  GA 98, p. 134.

42.  GA 98, p. 135.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

157

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

La conclusión que nos ofrece Heidegger es quizás coherente con su propia propues-
ta, siguiendo el camino de un planteamiento diferente de lo que es efectivo e inefectivo, 
actual y posible. Pero, hoy en día, difícilmente la podremos tildar de satisfactoria: “No 
sólo debemos no hacer nada, tampoco deberíamos preguntar en general por el ‘hacer’”.43

Bibliografía

Capobianco, Richard, La vía del Ser de Heidegger, Madrid, Escolar, 2020.

David, Pascal, “La brutalité de l’animal comptable. Accéder aux Cahiers noirs”, 
Heidegger Studies, 32, 2016, pp. 91-104.

Gilson, Étienne, Las constantes filosóficas del ser, Pamplona, EUNSA, 2005.

Gómez Algarra, César, “Une pensée sans images ? Phantasie et Bild dans les traités de 
l’histoire de l’Être”, Studia Phaenomenologica, XXIII, 2023, pp. 115-138.

Heidegger, Martin. SuZ. Sein und Zeit. Tubinga: Max Niemeyer Verlag, 1979.

Heidegger, Martin. GA 5. Gesamtausgabe 5. Holzwege. Fráncfort: Vittorio Klostermann 
Verlag, 1977.

Heidegger, Martin. GA 6.2. Gesamtausgabe 6.2. Nietzsche II. Fráncfort: Vittorio 
Klostermann Verlag, 1997.

Heidegger, Martin. GA 7. Gesamtausgabe 7. Holzwege. Fráncfort: Vittorio Klostermann 
Verlag, 2000.

Heidegger, Martin. GA 9. Gesamtausgabe 9. Wegmarken. Fráncfort: Vittorio 
Klostermann Verlag, 2004.

Heidegger, Martin. GA 11. Gesamtausgabe 11. Identität und Differenz. Fráncfort: 
Vittorio Klostermann Verlag, 2006.

Heidegger, Martin. GA 65. Gesamtausgabe 65. Beiträge zur Philosophie (Vom 
Ereignis). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 1989.

Heidegger, Martin. GA 66. Gesamtausgabe 66. Besinnung. Fráncfort: Vittorio 
Klostermann Verlag, 1998.

Heidegger, Martin. GA 69. Gesamtausgabe 69. Die Geschichte des Seyns. Fráncfort: 
Vittorio Klostermann Verlag, 2022.

Heidegger, Martin. GA 70. Gesamtausgabe 70. Über den Anfang. Fráncfort: Vittorio 
Klostermann Verlag, 2005.

Heidegger, Martin. GA 71. Gesamtausgabe 71. Das Ereignis. Fráncfort: Vittorio 
Klostermann Verlag, 2009.

Heidegger, Martin. GA 82. Gesamtausgabe 82. Zu eigenen Veröffentlichungen. 
Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2018.

Heidegger, Martin. GA 94. Gesamtausgabe 94. Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 

43.  Ibid.



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofía. Segunda serie (enero-dic., 2024) Nº 12: 143-158 

158

César Gómez Algarra 
Lo efectivo y lo inefectivo...

1931-1938). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2014.

Heidegger, Martin. GA 95. Gesamtausgabe 95. Überlegungen VII-IX (Schwarze Hefte 
1938-1939). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2014.

Heidegger, Martin. GA 96. Gesamtausgabe 96. Überlegungen X-XV (Schwarze Hefte 
1939-1941). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2014.

Heidegger, Martin. GA 97. Gesamtausgabe 97. Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte 
1942-1948). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2015.

Heidegger, Martin. GA 98. Gesamtausgabe 98. Anmerkungen VI-IX (Schwarze Hefte 
1948/49-1951). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2018.

Heidegger, Martin. GA 99. Gesamtausgabe 99. Vier Hefte I, II (Schwarze Hefte 1947-
1950). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2019.

Heidegger, Martin. GA 100. Gesamtausgabe 100. Vigiliae I, II / Notturno (1952/53 bis 
1957). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2020.

Heidegger, Martin. GA 102. Gesamtausgabe 102. Vorläufiges I-IV (Schwarze Hefte 
1963-1970). Fráncfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2022.

Maldiney, Henri, “De la transpasibilidad”, en P. Mena Malet y F. Johnson Muñoz (eds.), 
Henri Maldiney ante el acontecimiento de existir, Buenos Aires, Editorial Sb, 2021, 
pp. .

Schüβler, Ingeborg, “Machenschaft und Gestell”, en C. Lotz, H. Friesen, J. Meier y M. 
Wolf (eds.), Ding und Verdinglichung, Leiden-Boston, Brill, 2012, pp. 63-97.

Sommer, Christian, Mythologie de l’événement. Heidegger avec Hölderlin, París, 
Presses Universitaires de France, 2017.


