(cc)

ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

LO EFECTIVO Y LO INEFECTIVO
NOTAS SOBRE EL ENTE Y LO NO-ENTE EN EL
PENSAR HEIDEGGERIANO DEL EREIGNIS

Resumen

A la hora de pensar la transicion del
primer al segundo Heidegger, el llamado
viraje [Kehre], se suele evocar el paso de
una ontologia fundamental a un pregun-
tar por y desde el Ser [Seyn] mismo. Si
bien esta distincion recibe su justificacion
en varios de los textos de los afios ‘30 en
adelante, esto no implica no obstante que
el ente haya sido completamente olvidado
para Heidegger, y que pensar el Ser contra
el ente implique renunciar a él. En este ar-
ticulo abordaremos, a través de un analisis
de los escritos privados, el lugar del ente en
el Ereignis-Denken, a partir del hilo con-
ductor de lo efectivo y lo inefectivo, para
mostrar que lo que las cosas son y pueden
ser, asi como lo que hacemos y podemos
hacer con ellas, no deja de ser el principal
interés del proyecto heideggeriano.

Palabras clave: metafisica; fenomenologia;
realidad; posibilidad; Heidegger

CESAR GOMEZ ALGARRA
Universidad Complutense de Madrid, Espafa

Abstract

When we look at the transition from the
first to the second Heidegger, the so-called
“turning” [Kehre], we usually grasp it as
the shift from a fundamental ontology to a
questioning of and from Being [Seyn] itself.
While this distinction has its legitimacy in
several of his texts from the 1930s onwards,
it does not imply, however, that Being has
been completely forgotten for Heidegger,
and that thinking Being against entities ne-
cessarily implies renouncing the latter. In
this paper we will analyze, through a reading
of Heidegger’s private writings, the mea-
ning of entities in the Ereignis-Denken, star-
ting from the common thread of the effecti-
ve and the ineffective, in order to show that
what things are and can be, as well as what
we do and can do with them, is still the main
interest of Heidegger’s philosophy.

Keywords: Metaphysics; Phenomenology;
Reality; Possibility; Heidegger

*. Este trabajo es parte de la ayuda Juan de la Cierva 2022, (“Fenomenologia y antropologia”), financiada
por MCIN/AEI/10.13039/501 00011033 y por la Unién Europea «NextGenerationEU»/PRTR. Este con-
trato se financia con cargo a fondos del Mecanismo de Recuperacion y Resiliencia de la Union Europea
— NextGenerationEU establecido por el Reglamento (UE) 2020/2094 del Consejo, de 14 de diciembre de
2020, por el que se establece un instrumento de Recuperacion de la Unidén Europea para apoyar la recupe-

racion tras las crisis de la COVID-19.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

Y, sin embargo, domina lo peligroso,
segun el cual el camino del ente al ser es el mas “natural”.
GA 96, p. 251.

Pero toda filosofia vigente suscita en la figura de la metafisica la apa-
riencia de “ciencia”, cuanto mas que asi se denomina y toma expre-
samente y siempre hace valer sobre si insuficientes reivindicaciones

como medidas. Por ello se espera también de la filosofia un “efecto”,

que nunca puede tener.
GA 69, p. 15.

A la hora de definir y de caracterizar el transito entre el primer y el segundo Heidegger,
por lo general encontramos algunas palabras clave o lugares comunes, por no decir inclu-
so leitmotive: unos que se han vuelto de uso corriente entre muchos filésofos y lectores
del pensador friburgués. Asi, y de entrada, podemos considerar la nocion de giro o viraje,
que el propio autor elevo a concepto legitimo, no sélo por su famosa respuesta al padre
Richardson [1962], sino también por su propio uso en sus escritos a partir de los afos *30
y ‘40!. Otras formulaciones, también frecuentes, insisten en el privilegio cada vez mayor
de la palabra poética (Dichten) frente al pensar (Denken), en un didlogo entre las cimas
que evoca a Nietzsche, pero que sittia a Holderlin como heraldo del otro comienzo —frente
a ese primer comienzo que habria sido la metafisica occidental y ontoteologica. En re-
lacion a ese otro comienzo del pensar, también se insiste a menudo en el abandono de la
filosofia trascendental como el punto de partida esencial que da pie al nuevo proyecto de
Heidegger: el de una historia del ser o de un pensar del Ereignis.

(Como se plantea, mas precisamente, esta ultima transicion metodologica? El aban-
dono del filosofar trascendental implica, por parte de Heidegger, una relectura critica del
Dasein como ente insigne y condicion de posibilidad de la interrogacion por el sentido
del ser. Dicho de otro modo, el Dasein es captado en cuanto punto de partida trascen-
dental para elaborar el proyecto de una ontologia fundamental, capaz de investigar los
diferentes sentidos del ser en relacion con los entes. Estos aparecerian mayoritariamente
como vorhanden y zuhanden en Ser y tiempo, sin que por ello se niegue la existencia de
otros tipos posibles de modos de ser mas alla de estos dos, aunque quizas sean suficientes
para la obra de 1927.2Y éste es el punto esencial que nos interesa aqui: al abandonar esta
forma de proceder, Heidegger dejaria de interrogar al Dasein y se concentraria exclusi-
vamente en explorar el ser mismo, a partir del ser mismo. Llevaria esto a cabo sin pasar
por ninguna mediacién oOntica ni ontoldgica, sino interrogando al ser en cuanto lo que

1. GA 11, pp. 143-152. Para las citas, remitimos a la paginacion de la obra completa de Heidegger
(GA = Gesamtausgabe) en aleman. Nos hemos inspirado de las traducciones existentes, modificandolas en
alguna ocasion para armonizar con el conjunto del argumento. El resto de traducciones son nuestras.

2. Al respecto, véase GA 82, p. 15 sq.

144



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

surge, absolutamente alejado de la causalidad y de la presencia: el ser en cuanto evento
apropiador, Ereignis.

No cabe duda de que muchos y numerosos pasajes dan pie a esta interpretacion, y no
se trata de negarla por completo. Heidegger aspira a interrogar al ser, entendido éste como
Ser (Seyn), en cuanto despliegue de sentido esencial e histérico (Wesen) en cada una de
las épocas que, a su vez, conforman la historia de la metafisica. A partir de los afios ’30,
y en especial en los cursos sobre Nietzsche y en la mayoria de escritos privados que le
son contemporaneos, desde las Contribuciones a la filosofia hasta los Cuadernos negros,
Heidegger procuraria pensar el Ser desde el Ser, para sélo en un “segundo” momento
prestar atencion a la diferencia entre ser y ente en la que €l mismo se despliega o se mani-
fiesta. Sin embargo, si seguimos demasiado a pie juntillas esta idea de que el Ser es todo
lo que cuenta y todo a lo que el filésofo aleman presta atencion, podemos perder de vista
el objetivo del pensar del Ereignis: poder ver mas alla de la metafisica como saber sobre
la verdad del ente y nada més que del ente, e imaginar una relacion distinta con todo aque-
llo que nos rodea. Y, a partir de ahi, corremos el riesgo de no ver en la obra heideggeriana
mas que una gran elucubracion sobre el Ser: una que abandona definitivamente todas las
amarras de la realidad, de aquello que es efectivo, para divagar sin rumbo en el éter de lo
posible o lo imaginable, hasta naufragar en el mar del ser.

Cabe reconocer que, hasta cierto punto, esta tesis también tiene su parte de verdad.
Sin embargo, llevada a su maxima expresion y tomada al pie de la letra, nos deja con una
obra metafisica, por no decir incluso mistica, que ha dejado definitivamente de lado todas
las cosas que nos rodean.’ Y es aqui donde corremos ¢l riesgo de dar un paso demasiado
lejos, adentrandonos en una foresta oscura en la cual no se sabe si todos los gatos son
pardos o si tan siquiera podemos hablar de gatos, dado que éstos serian justamente en-
tes animales y naturales. El objetivo de esta contribucion es recorrer de nuevo el orden
argumentativo del proyecto de una historia del ser, pero hacerlo a contrapelo por asi de-
cirlo, para prestar atencion a aquello que, segiin una idea comtn llevada demasiada lejos,
Heidegger desdena: los entes.

Para entender mejor qué sentido o qué valor ocupan los entes en esta etapa de la obra
heideggeriana, es inevitable pensarlos en su relacion con el ser. No obstante, procediendo
segun esta logica, aspiramos a poner de manifiesto la importancia de las cosas que nos
rodean: aquéllas susceptibles de tener sentido y otorgar sentido para nosotros mismos. A
fin de cuentas, Heidegger es también y sobre todo un heredero herético de Nietzsche y
de Husserl: su objetivo es poder hacer frente al nihilismo que todo lo nivela, y que en sus
escritos adopta el nombre de metafisica, para poder reconsiderar, desde una perspectiva
diferente, el sentido mismo de las cosas, y donde la relacion entre lo posible y lo actual,

3. La lista de autores y comentaristas que leen de esta forma la historia del ser es larga, muestra por lo
general de que los escritos de los afios *30 y ’40 no se han leido con suficiente atencion. Por eso, nos li-
mitaremos a remitir aqui al trabajo de R. Capobianco, que si bien exhibe una tendencia “mistificadora”
clara, propone una interpretacion mas rigurosa de esta parte del corpus heideggeriano: La via del ser de
Heidegger, Madrid, Escolar, 2020.

145



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

entre lo efectivo y lo inefectivo (o entre lo ente y lo no-ente, Seiende y Unseiende, en su
vocabulario), adquiere un rol preponderante.

Para llevar a cabo esta exploracion sistematica, y como ya hemos anticipado, nos
concentraremos, en particular, en los escritos privados del Ereignis, redactados en su ma-
yoria entre los afos ‘30 y ‘40 pero tan sélo publicados a partir de 1989. Si esta parte de la
obra heideggeriana es la que mas ha sido acusada de especulacion alejada de todo contac-
to con lo real, defenderemos justamente que es en ella donde la articulacién conceptual
entre el ente y el ser adquiere mas profundidad, aunandose a la critica de las modalidades
metafisicas y a la intuicion de un nuevo pensar. Siguiendo una perspectiva critica y nega-
tiva, comenzaremos (1) precisando qué entiende Heidegger por lo actual y por la actua-
lidad: la situacioén de nuestra época y el ente transformado en efectividad (Wirklichkeit),
por encima de todas los otros modos de ser, en el mundo cientifico-técnico. Este primer
apartado nos permitira, por via de contraste, (2) sacar a relucir qué determinaciones tiene
—0 puede tener, mas bien— el ente, replanteado en el marco del otro comienzo y a partir
de una relacion distinta con el Ser. Es decir, una relacion entre ser y ente que ya no sea
reductible ni a una explicacion ni a una aclaracion, tanto en un sentido metafisico como
en uno cientifico —y ello, si acaso aun es posible, segun Heidegger, trazar una distincion
clara entre estos dos rotulos, problema que nos permitird esbozar una conclusion critica
al respecto.

1. El ente es lo efectivo (y nada mas que lo efectivo): la brutalidad de lo
sin-sentido

La distincion o la diferencia, que parece ser por momentos de naturaleza absolutamente
radical, entre el ser y el ente, vuelve plausibles las lecturas que consideran a Heidegger un
pensador del ser contra el ente, uno que defiende una decision “metodologica” sin mati-
ces ni medias tintas. A fin de cuentas, el importante § 44 de las Contribuciones a la filoso-
fia —entre muchos otros apartados de los escritos privados— insiste claramente sobre este
problema de primer orden: es imperativo decidir entre el ser y el ente, y éste es el punto de
partida inalienable del cual se siguen el resto de decisiones filosoficas, para comprobar si
verdaderamente podemos llevar a cabo un preguntar radical, o si seguimos dependiendo
de los conceptos heredados de la metafisica.* Sin embargo, esta decision salomoénica, que
tanto se presta a la caricaturizacion, solo es comprensible por completo si reflexionamos
mas detenidamente sobre qué es el ente para Heidegger, y a qué estd apuntando con esta
determinacion de corte ontoldgico y su identificacion con lo actual.

Procuremos aprehender mejor, en todos sus matices y sus ambigiiedades, la recu-
rrente critica que las Contribuciones y los demas escritos avanzan contra el sentido de la
actualidad y la efectividad del ente: su Wirklichkeit. Esta es, antes que nada, una critica
de caracter “ontologico” (aun sabiendo que Heidegger pretende prescindir ahora de este
vocabulario), a partir de la cual busca captar una tendencia comun a toda la historia de

4. Véase la lista de decisiones que aparece en GA 65, pp. 90-96.

146



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

la filosofia occidental.” No es menester detenerse aqui en la genealogia conceptual de
la nocion misma de efectividad, que aparece bien reconstruida en varios pasajes cla-
ve del Nietzsche 11 y diversos fragmentos de los escritos privados.® Basta subrayar que
Heidegger la identifica, en particular, en el paso de la enérgeia aristotélica a su traduccion
latina por agere y actualitas en la escolastica medieval, donde Dios como causa suprema
representaria el ente supremo, lo mas actual que puede ser concebido. Esta deformacion
conceptual es la que da pie a su retoma moderna —y, hasta cierto punto, secularizada—,
cuando se transforma la capacidad divina de actuar en el efectuar humano y subjetivo. En
ese sentido, sin duda el origen “ontolégico-metafisico” de la efectividad hunde sus raices
en la historia occidental, pero tan solo se convertira en una tendencia total y totalizada
a partir del siglo XIX. Asi, ultima su éxito con el espiritu absoluto de Hegel, el clamor
victorioso de que todo lo real es racional, y del cuerpo en el fluir absoluto de la vida segiin
Nietzsche. La conclusion tltima para Heidegger —y mas alla de la pertinencia, en cada
uno de sus respectivos niveles, de sus lecturas—es la siguiente: con la Modernidad, la rea-
lidad se concibe a partir de la actualidad y de las cosas efectivas, como aquello que existe
de manera presente y cuya presencia se deja captar unicamente gracias a las relaciones
causales en las que estan inmersas. Lo que la realidad es, el conjunto de cosas que existen
y son efectivas nos lo dice. Ahora bien, ;cudles son, mas precisamente, las implicaciones
metafisicas que acarrea entender lo efectivo como el modo de ser por antonomasia, aquél
que define al ente en cuanto tal alld donde procuremos pensar el sentido de las cosas?

El énfasis y la insistencia con los que el friburgués denuncia la primacia de la efec-
tividad constituye entonces el punto decisivo que retine a la metafisica como ciencia del
ente, de lo que es en cuanto es, con las consecuencias cientifico-técnicas que, a su vez,
son susceptibles de ser producidas. En definitiva, pensar que nada vale mas alla de lo que
es siendo, como aquello que es mayoritariamente efectivo y actual, representa la ceguera
maxima que se ha alcanzado en la época hodierna.” Pero esta ceguera tiene multiples
caras, y se declina en una pluralidad de consecuencias que no cesan de infiltrarse en el

5. Sobre la ontologia, entre varios pasajes de los escritos privados, remitimos al § 106 de las Contribuciones
a la filosofia: “Porque toda ontologia, formada como tal o como preparacion a ello, como la historia del pri-
mer comienzo, pregunta por el ente como ente y en este aspecto y solo en él también por el ser” (GA 65, p.
206). Afios después de la Segunda Guerra Mundial, en el cuaderno “Vigiliae I1” [1954], Heidegger describe
la caida en el ente como la responsable de los avances y de la grandeza cultural europea y su “civilizacion”
—sabiendo que estos términos son peyorativos para él (GA 100, p. 150).

6. GA 6.2, pp. 374-383. Véase también GA 66, pp. 289-290 y GA 70, p. 76.

7. GA 65, p. 129: “Solo lo que el ser humano puede traer y poner ante si puede valer como ‘siendo’”.
Cf. GA 66, p. 187: “En el sentido mas elevado ‘siendo’ es, segun la apreciacion habitual, el ente como efec-
tivo. La ‘efectividad’ vale al maximo. Significa el estar presente ante la mano de lo que actiia; ser-actuante
y ninguna otra cosa [Im héchsten Sinne ‘seiend’ist, nach der gewohnlichen Schdtzung, das Seiende als wir-
kliches. Die ‘Wirklichkeit’ gilt am hochsten. Sie bedeutet das Vorhandensein des Wirkenden; Wirkendheit
und nichts anderes]”. Algo parecido encontramos en La época de la imagen del mundo [1938], conferencia
que opera como una exposicion casi “epistemoldgica” de las tesis que se desarrollan en profundidad en los
escritos privados del Ereignis: “El ente sélo vale como siendo” (GA 5, p. 94).

147



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

pensar de la época, asi como en la multitud de disciplinas que tienen sus raices en la me-
tafisica misma.

Es importante subrayar, antes que nada, que para Heidegger la metafisica, en cuanto
ciencia fundadora de todas las demas disciplinas y la que se ha dedicado a explorar y
tematizar al ente bajo todas sus formas, no es necesariamente y de antemano falsa ni erro-
nea. Asi lo expone en una serie de notas criticas a su propia obra publicada, reunidas en
el volumen 82 de la Gesamtausgabe y publicado en 2018: “La metafisica no es, sin em-
bargo, un error, sino la verdad del ente, verdad que no es aun ni puede ser nunca la verdad
del ser ni puede nunca sustituirla”.® Este es otro tema recurrente en los textos relativos al
pensar del Ereignis y al proyecto de una historia del ser: no es que la metafisica esté equi-
vocada por completo cuando parte o cuando pone el énfasis en el ente como aquello que
se da de manera presente y efectiva.” Lo que es deplorable en la metafisica es la ausencia
de una pregunta por el ser capaz de rendir cuentas del ente mas alld del marco de lo que es
efectivo: es decir, que se centra en lo que las cosas son a partir de su actividad maxima,
pero sin aclarar el origen y el sentido de esta actividad entendida como lo sumamente ac-
tual —un origen que se despliega como algo indeterminadamente posible y que “supera”
la concepcion efectiva del ente, el cual debe rastrearse a partir de su diferencia con el ser.
Con la Modernidad, que permanece intrinsecamente metafisica, existiria entonces un tipo
de verdad propia del ente, pero una que siempre acaba adoptando la forma de la certeza,
de la adecuacion, a partir de la cual terminamos cogitando no tanto sobre la verdad como
sobre aquello que es verdadero porque estd ya ahi, actuando y provocando mas y mas
causas y efectos.!® Uno de los objetivos de Heidegger en estos escritos es justamente el de
prestar atencion a la distincion en cuanto tal. En este sentido, el problema esencial de la
metafisica lo constituye, antes que nada, su perspectiva exclusiva y excluyente, ya que no
tolera otro acercamiento mas alla de la efectividad de lo verdadero, por lo que es suscep-
tible de ser cuestionada y replanteada incluso desde sus primeras fundaciones.

Pero lo efectivo es también, desde luego, lo que el ser humano Aace. Vale la pena re-
cordar que asi es como empieza Heidegger su Carta sobre el humanismo, al afirmar que
“no pensamos de manera suficientemente radical la esencia de la accion (das Wesen des
Handelns)”."' Con ello, queremos subrayar también que lo importante, ante todo, es no
perder de vista que la esencia de la efectividad y de la accion no es un tema cualquiera,
sino uno de los mas constantes a partir del viraje, y uno que encontramos en constante
metamorfosis, también después de la Segunda Guerra Mundial. No obstante, los escritos
privados nos ayudan a precisar el alcance real de esta critica de la efectividad. Porque, en

8. GA 82, p. 270: “Die Metaphysik aber ist nicht ein Irrtum, sondern die Wahrheit des Seienden, welche
Wabhrheit noch nicht und nie die Wahrheit des Seins werden und diese auch niemals ersetzen kann”.

9. Cf. GA 65, p. 345 sq.
10. Al respecto, véase GA 70, p. 43: “Lo ‘verdadero’ es de inmediato aquello a lo que el hombre da sub-
sistencia, sostén y salvacion. A lo ‘verdadero’ es desplazado todo lo que da subsistencia. Lo verdadero

mismo es lo propiamente estable. La mds estable ‘estabilidad’ [que] mienta este calcular, es la eternidad.
“Verdades’ son ‘verdades’ en tanto ‘eternas’”’.

11. GA9, p. 313.

148



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

gran medida, el doble gesto heideggeriano resulta en considerar lo efectivo y lo presente
como lo que es por excelencia: ya no tanto lo vorhanden, tal y como atn aparecia temati-
zado en Ser y tiempo, sino mas bien lo vorhanden en cuanto es actual, wirklich. Pero, por
otro lado, esto efectivo es también aquello que podemos ver con nuestros propios 0jos:
el ente en cuanto la medida gigantesca que no hace mas que crecer y crecer exponencial-
mente, sin ninguna barrera ni obstaculo capaz de contenerlo. Sin duda, Heidegger tildaria
de ingenua la idea segln la cual lo gigantesco (das Riesenhafte) se limita a una simple
cantidad y tamafios desmesurados propios de la totalidad del ente —y asi es como debemos
leer los §§ 70-71 de las Contribuciones, donde lo gigantesco es pensado como calidad
de la cantidad.” Pero esto no quita que las consecuencias que acarrean optar por el ente
actual frente a cualquier otro sentido posible sean tanto visibles como invisibles.

A la hora de dar cuenta de las acciones que el ser humano es capaz de realizar y de
llevar a cabo, estas aparecen inevitablemente reconducidas y limitadas, antes que nada, a
todo aquello que es susceptible de producir y de tener consecuencias. Por un lado, el cam-
po semantico del ente y todas sus derivaciones esta intimamente ligado a la produccion,
de tal forma que el ente aparece como algo factible o construible a voluntad, relacionan-
dose con el trasfondo industrial y comercial, pero también cientifico."® Heidegger denun-
cia entonces esta forma de pensar la causalidad productora, que abandona por completo
lo que atin en los griegos tenia un sentido harto distinto de responsabilidad esencial —tesis
bien conocida, que expondra en los afos 50, en La pregunta por la técnica.'* Pero afios
antes, ya en La historia del ser [1938/40] podemos leer que: “El Ser nunca es ‘causa’
para el ente, mientras se miente por ‘causa’ algo efectivo, que siempre tiene que ser del
tipo del ente. ‘Efecto’ en el sentido de producir y hacer surgir estd tomado del ambito
del ente”."” Lo que debemos entender aqui es que, para Heidegger, el modelo productivo
esta predeterminado por su capacidad explicativa, puesto que se concentra en ver en el
ente el producto de una causa que le precede, y cuya efectividad actual constituye tanto
su esencia como su valor. Al mismo tiempo, el objetivo in negativo que dejan traslucir
estas lineas es que, si se convierte en tarea pensar de nuevo la relacion entre el ser y el

12. GA 65, pp. 135-138.

13. GA 96, p. 102; GA 98, p. 20. El término clave al respecto es, como es bien sabido, la nocion de
Machenschaft, que apunta a la determinacion de la totalidad del ente por su capacidad de ser hecha y
fabricada, antes de que se vaya sustituyendo progresivamente por el término de Gestell (dispositivo) en
los escritos de posguerra. En uno de los ultimos Cuadernos negros, “Vorlaufiges 1I” [1963], Heidegger
reconoce esta transformacion conceptual, pero queda por determinar si ambos términos se corresponden
exactamente o no, teniendo en cuenta que alude, erroneamente, a su primera presentacion en el manuscrito
de Meditacion (GA 102, p. 192). Notese que falta un trabajo genético exhaustivo sobre la evolucion del
término Machenschaft, hasta llegar al Gestell, tomando en cuenta la totalidad de los Cuadernos negros. Al
respecto, véase Schiifler, Ingeborg, “Machenschaft und Gestell”, en C. Lotz, H. Friesen, J. Meier y M. Wolf
(eds.), Ding und Verdinglichung, Leiden-Boston, Brill, 2012, pp. 63-97.

14. GA7,p. 10 sq.

15. GA 69, p. 22: “Das Seyn ist nie ‘Ursache’ fiir das Seiende, sofern man mit ‘Ursache’ ein Wirkendes
meint, das stets von der Art des Seienden sein muB. ‘Wirkung’ im Sinne des Hervorbringens und
Hervorgehenlassens ist aus dem Bereich des Seienden genommen”. Cf. GA 66, pp. 372-375.

149



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

ente, esta relacion ya no puede corresponder a una figura derivada de la produccion de
lo actual. Por eso, la produccion entrafia la primacia de la consecuencia, entendida ésta
como éxito y resultado de aquello que es realizado. En un corto pero revelador pasaje de
las “Reflexiones XI” [1939], Heidegger sefiala que lo efectivo es solo lo que puede causar
efectos, lo que tiene consecuencias, y por tanto, lo que puede considerarse efectivamente
verdadero.'® Notese que, con ello, no se trata de cualquier tipo de consecuencias, sino de
las que pertenecen, a su vez, al &mbito de lo efectivo, y que pueden ser identificadas como
lo mayormente calculable y medible.

Por un lado, cabe destacar que este &mbito es el que la ciencia moderna ha ido des-
cubriendo y recorriendo progresivamente. Sin embargo, con este “descubrimiento” se ha
tratado siempre, a su vez y de manera inseparable, de delimitar la validez y la legitimidad
misma del &mbito de lo que es y de lo que existe en cuanto tal. Las ciencias modernas,
ya sea en su version exacta, natural o de corte social y cultural (Geisteswissenschaften)
operan a partir de este esquema ontologico; esquema que, pese a su gran plasticidad y su
capacidad para abarcar cualquier tipo de “cosa”, permanece rigido en la medida en que
sigue rigiéndose por la nocion de lo efectivo o lo actual. Por decirlo con otras palabras, la
ciencia, desde la psicologia, la biologia, la fisica hasta las distintas ramas historiograficas,
toma los conceptos del ente como lo efectivo y lo real y lo aplica tanto retroactiva como
proyectivamente al conjunto de lo que es. Asi es como las ciencias pueden enfrascarse en-
tonces en un largo (e indefinido) proceso de explicacion y clarificacion respecto a lo que
los entes son, y aunque esta explicacion se decline en multiples y distintas figuras de su
modo de ser efectivo y actual, siempre lo haré a partir de la optica de la realidad como lo
actual, presente y verdadero. Pero, al concebir de esta manera lo que es real, en el desarro-
llo de las ciencias modernas se infiltra algo mas que la voluntad explicativa. O, dicho de
otro modo, su voluntad explicativa es, ineluctablemente, una tendencia a querer controlar
y dominar la realidad efectiva, a través de los efectos susceptibles de ser causados.!’

A partir de esta tendencia debemos captar también las numerosas referencias que, sin
ser desarrolladas por completo, definen el estado actual de cosas al final de la moderni-
dad como el de una brutalidad del ser. Con la idea de una brutalidad del ser y del ente
—término que podria provenir de Schelling, y que aparece a menudo redactado en latin—,
Heidegger expone un reino donde, al primar solo lo que es efectivo en su sentido causal,
las cosas se miden por su efecto, hasta llegar al punto de que es la violencia misma con
la que las cosas se nos dan que acaban determinando tanto su valor como su sentido, de-
vastando todo a su paso.'® Asi, al principio del cuaderno de las “Reflexiones XV [1941],

16. GA 95, p. 330.

17. GA 82, p. 410: “En verdad, las ciencias no quieren ‘conocer’ (es decir, volverse familiares con la
verdad); quieren dominar y participar en el ‘poder’ de la superacion del ente; de ahi proviene, primero, la
objetivacion del ente [In Wahrheit wollen die Wissenschaften nicht ‘wissen’ (d. h. im Wahren einheimisch
werden); sie wollen herrschen und an der ‘Macht’ der Bewidltigung des Seienden teilhaben; daher zum
voraus die Vergegenstdndlichung des Seienden]”.

18. Sobre los conceptos de “devastacion” (Verwiistung) y de violencia, cf. GA 69, pp. 47-49. Entre varios
desarrollos, un corto fragmento en las “Reflexiones XII” [1939] no deja dudas al respecto, donde el autor

150



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

subraya precisamente que la “brutalidad del ente” reina al final de la metafisica, como
aquello que caracteriza en cuanto tal “la efectividad de lo efectivo” y volviendo posible
el “*dominio’ de la técnica”."

Una primera cuestion critica surge aqui y es necesario dar cuenta de ella cuanto antes
para seguir avanzando en nuestra indagacion. Si Heidegger denuncia por doquier la pri-
macia de la efectividad como modo de ser (siempre en relacion con el pensar moderno,
representativo y calculador), ;esto implica entonces que no se preste ninguna atencion a
todo lo que es, a todo lo que existe, en cuanto presente efectivo, a la hora de plantear la
nueva tarea de la filosofia? ;Acaso no correriamos aqui el riesgo, funesto, de construir
castillos en el aire? Esta ambigiiedad no se puede descartar con un simple golpe de mano.
En numerosos pasajes de los escritos de los afios ‘30 y ‘40 constatamos un esfuerzo por
distinguir el objetivo del Ereignis-Denken de toda “reflexion”, de todo habérselas con
la “situacion historica”, o, en otras palabras, la situacion actual ®® Varios pasajes de los
Cuadernos negros apuntan a este desfase “epocal”, entre los cuales el siguiente, bastante
esclarecedor, de las “Reflexiones V”’ [1937], merece ser destacado: “No podemos saber lo
que nos ocurre en el fondo. Un saber de este tipo nunca le ha sido concedido a una época
historica. Lo que esta por saber siempre es otra cosa que lo que ocurre”.?!

Sin llegar a caer en una separacion entre dos mundos, el del ente efectivo tal y como
se da en la situacion actual, y el del Ser mismo que queda aun por pensar y precisar en
sus contornos y en sus delimitaciones, ;cOmo pensar esta cuestion si en ningiin caso se
trata de dos ordenes distintos? No cabe duda de que para Heidegger la tarea de la filosofia
nunca es hegeliana, y tampoco puede asemejarse a la ontologia del presente por la que
abogaba Foucault.”? Pero eso no significa que no exista una dimension critica, propia
del pensar del ser. Esta debe aislarse y ser reconocida partir de sus propias pretensiones.
Contra la separacion entre dos 6rdenes distinguidos y alejados por completo, Heidegger
intenta reinstaurar (al lado de Holderlin y aquello que anuncia sus poemas) toda una di-
mension inefectiva que compete al pensamiento y sin la cual éste no esta a la altura de su
misioén —por no decir, de su destino.

destaca que los eventos mundiales y actuales pueden ser caracterizados por su Sinnlosigkeit, en la medida
en que solo dejan relucir la “primacia” (Vormacht) de lo ente, factible y repetible, frente al abandono del ser,
impidiendo que acontezca un nuevo evento de sentido para el mundo, la tierra y lo divino (GA 96, pp. 58-
59). Sobre el tema, remitimos al articulo de David, Pascal, “La brutalit¢ de ’animal comptable. Accéder
aux Cabhiers noirs”, Heidegger Studies, 32,2016, pp. 91-104.

19. GA 96, pp. 252-254. Esta idea aparece en numerosos momentos, un tanto diseminados, de la obra
privada, entre los que vale la pena empezar destacando el § 50 de las Contribuciones, donde Heidegger
evoca, muy weberianamente, un desencantamiento del ente y algo asi como un falso encantamiento de éste
a partir del poder de la técnica: “;Como ocurre esto? (ens creatum — la naturaleza moderna y la historia — la
técnica). A través del desencantamiento del ente, que a través de un encantamiento autorrealizado emplaza
al poder” (GA 65, p. 107).

20. GA 71, pp. 247-248.

21. GA 94, pp. 292-293.

22. Cf. GA 94, p. 348: “La filosofia nunca puede ser la expresion de nuestra época en conceptos”.

151



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

Todo el problema de la relacion entre lo efectivo y lo inefectivo justifica, finalmente,
la gran cantidad de fragmentos o pasajes ambiguos de estos textos, donde leemos que
el ente es presentado tanto como lo que es, como lo que existe, de manera exclusiva
frente a todo lo demas, como lo que, paraddjicamente, ni tan siquiera es. Por eso, cuan-
do Heidegger escribe sobre lo no-ente, con esto podemos entender tanto el ser como el
ente limitado a su efectividad, y por tanto no siendo respecto a la pluralidad de sentidos
posibles. Entre varios fragmentos, las primeras paginas de Sobre el comienzo [1940] lo
exponen de manera directa: “el ente no es, siempre que con el ‘es’ tenga que ser zanjado,
es decir, aqui, tener el comienzo. El ente es solo en cuanto ente [...] no es él mismo”.
Por supuesto, no se trata, punto sobre el que volveremos en nuestra proxima seccion, de
una mera voluntad de contradiccidon por parte del autor, sino de explorar otra manera de
indicar que la primacia del ente como efectivo y actual aboca a dejar de lado toda consi-
deracion sobre el ser del ente mas alla del marco metafisico.

En ultima instancia, lo que el filésofo de Messkirch pretende no es tanto pensar tnica
y exclusivamente al ser en detrimento del ente. Se trata, mas bien, de desbrozar las vias
que conducen a pensar a partir del ser y, a partir de ahi, replantear el sentido mismo de lo
que puede significar enfe si se intenta abandonar el esquema metafisico de la actualidad
y de la realidad. Esta es la pregunta que, aunque no aparece en primer plano, no deja de
estructurar el proyecto de un pensar del Ereignis, y que encontramos formulada como
tal en La historia del ser: “;{Como llamamos al ente, si éste ya no es pensado a partir de
la entidad y si pragma, res, cosa, ens creatum, objectum, ob-jeto... se han convertido en
nombres vacios?”.2* Asi pues, para intentar comprender mejor como Heidegger esboza o
prefigura una respuesta a esa pregunta, sin con ello pretender determinar completamente
qué puede significar el ente fuera de la efectividad y de la actualidad metafisicas, es hora
de rastrear y explicar algunos indicios que desarrolla en los escritos privados de los afios
‘30 y ‘40, y pensar el ente a partir de su dimension de ausencia.

2. Lo inefectivo: lo que es, es siendo mas y menos que lo que es
En el primero de los cuadernos de los que disponemos, las “Reflexiones II” [1931], po-

demos leer una declaracion explicita de Heidegger con vistas a definir la tarea propia del
pensar, una vez abandonada la orientacion metafisica que se concentra en la explicacion

23. GA 70, p. 11: “das Seiende ist nicht, sofern es bei ‘ist’ sein Bewenden und d. h. hier den Anfang haben
soll. Das Seiende ist nur als das Seiende [...] ist es nicht selbst”. Véase también GA 69, p. 144: “Cuando
hoy se repite: ‘el ser es’ se mienta ‘el ente’, o sin embargo se retira a la meditacion con el aseguramiento,
que aparentemente protege lo maravilloso, de que el ser no es ‘definible’. Como si el Ser exigiera una defi-
nicion”; GA 65, p. 317: “De otro modo sélo domina la nada en la mas peligrosa figura de la proximidad de
lo ‘efectivo’y de lo ‘vivo’, es decir, de lo no-ente [Anders herrscht nur das Nichts in der verfinglichsten
Gestalt der Nihe des ‘Wirklichen und ‘Lebendigen’, d. h. des Unseienden]”. Cf. GA 71, p. 122: “Otra cosa
distinta de lo sin-ser es lo no-ente”.

24. GA 69, p. 125: “Wie nennen wir das Seiende, wenn es nicht mehr aus der Seiendheit gedacht wird
und pragma, res, Ding, ens creatum, objectum, Gegenstand... leere Namen geworden?”. Véase también,
después de la guerra, GA 99, p. 171.

152



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

del ente y de su efectividad. El filosofo escribe que se trata, justamente, de pensar al ente
a partir del Dasein, para hacer de €l algo que debe ser “siendo mas” y, a la vez, “negando
o nadeando mas” (seiender werde und nichtender werde) a partir del acontecer mismo en
cuanto Geschehen.”® Apenas unas paginas mas adelante, Heidegger vuelve a considerar la
diferencia entre la filosofia y la efectividad, trazando una linea de demarcacion clara en-
tre ambas dimensiones, al mismo tiempo que, contra la obsesion por el efecto (Wirkung)
defiende “una elevada transformacion del ente a partir del ente potenciado [o autorizado,
ermdchtigten]”.?® Debemos comprender entonces, a partir de esta transformacion, cual es
la tarea propia que debe afrontar el ser humano al final de la Modernidad: la que nos exige
explorar las distintas vias del pensar fuera del esquema metafisico y que seran recorridas
en los proximos escritos del Ereignis.

Sin duda, la explicacion mas completa de esta transformacion del sentido del ente
(ya sea ésta planeada o prefigurada), la encontramos en las Contribuciones a la filosofia.
Si la efectividad, en todas sus derivaciones —de presencia, actualidad, representatividad
y objetividad—, ha constituido el modo privilegiado por la tradicion filosofica occidental,
entonces el pensador debe encontrar las vias para que el ente no aparezca como lo suma-
mente constante y reactivo (con todas las implicaciones de causalidad que se adhieren
al ente), sino como una “cosa” capaz de albergar, en su seno, otra pluralidad de sentidos
diferentes. Dicho con otras palabras, contra la nocion de una presencia efectiva y total del
ente, la que opera cuando se concibe al ente en detrimento de toda relacion con el ser, en
el ente debe relucir mas bien una dimension de ausencia (o de Nada). Una dimension que,
hasta el momento, habria permanecido desconocida para la filosofia y se exacerbaria con
la filosofia moderna.?’

Esta idea aparece esbozada ya desde las primerisimas paginas de la obra, cuando
Heidegger anuncia una “devolucion (Wiederbringung) del ente a partir de la verdad del
ser”.?® Sin duda, el término de devolucion —cuya relacion con la teologia pietista ha sido
apuntada por Ch. Sommer, pero que requiere aun un tratamiento prolijo— implica al-
gunas dificultades conceptuales de primer orden.?? Uno podria estar tentado de tomar
este concepto como una prueba mas de la nostalgia del pensar heideggeriano, siempre
anhelando un retorno a un comienzo griego que, en cierto sentido, no tuvo realmente

25. GA %4, p. 8.
26. GA 94, p. 45: “cine anhebende Verwandlung des Seienden aus dem erméchtigten Sein”.

27. Cf. GA 65, p. 266 sq. Varios apuntes desperdigados en los escritos privados apuntan a una sospecha
esencial: que el primer comienzo, el que engloba la historia de la metafisica tal y como ésta se ha desarro-
llado, equivale al comienzo de la physis griega. Con ¢l se acabo priorizando el ente fisico (“natural”), el cual
se muestra presente y cuyo valor radica en esa misma existencia visible. En ese sentido, lo que le habria
faltado al pensar del primer comienzo seria justamente una consideracion mas profunda de la dimension
negativa de ausencia, que mina desde dentro toda presencia. Al respecto, véase especialmente GA 66, pp.
366-372. Cf. GA 97, p. 162.

28. GA 65, p. 11.

29. Sommer, Christian, Mythologie de | 'événement. Heidegger avec Holderlin, Paris, Presses Universitaires
de France, 2017, p. 232.

153



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

lugar.*® No es éste el lugar para desarrollar tal problema en profundidad, aunque si me-
rece la pena apuntar 1) la ambigiiedad de la idea de retorno y cémo aparece denostada y
directamente rechazada en varios apuntes de los escritos privados, y 2) que el comienzo
al que Heidegger remite, sin cesar, nunca debe ser aprehendido como mero punto de par-
tida cronoldgico, ni nada que se le parezca.’' El comienzo implica entonces no tanto una
suerte de proceso que se desarrolla por etapas, sino que implica mas bien la capacidad
de reactivar el ser y de pensarlo fuera de los esquemas ya rigidos y fijados a través de la
historia de la metafisica.’? Sin embargo, en lo que concierne al problema de la devolucion
del ente, si resulta posible aislar una serie de ideas que permiten captar su sentido y su
lugar en la arquitectonica del Ereignis-Denken.

Con la idea de devolucion, el filosofo apunta a una manera de relacionar a los entes
con el “sentido” del ser, de volver a pensarlos en su intima vinculacion con el despliegue
esencial del ser que se ha ido oscureciendo —o desapareciendo— progresivamente, hasta
llegar a la época moderna. El ente, con vistas a ser considerado mds ente, debe salirse
del esquema limitado y reductor de la efectividad. Sobre todo, debe ser captable a partir
de relacion con un sentido del ser que no sea unicamente el de la presencia actual y, por
tanto, productora de efectos sin limites. De ahi que, en estos escritos privados, el ente sea
concebido y descrito al mismo tiempo como no-ente o como no-siendo (Unseiende), en
la medida en que afirmar de ¢l que es algo lo encerraria en un tnico sentido, de manera
exclusiva frente a lo que aun esta por pensar. Dicho de otro modo: contra el ente como
lo que se esquilma en su sentido actual, el ente en cuanto no-ente nunca aparece determi-
nado ni completamente cerrado. La ausencia que pertenece al (no-)ente hace de ¢l algo
incapaz de agotarse en lo que puede hacerse con €l ni en el hecho de haber sido hecho y
producido. Desde esta misma perspectiva podemos comprender también la multiplicidad
de listas de entes que pueblan los escritos privados de los afios ‘30 y ‘40, y que son suma-
mente indicativas en cuanto entienden ‘el juego del ente” y el acoger la “verdad del ser”
bajo nuevas y distintas figuras de lo ente: “cosa, util, obra, accion o sacrificio”.** Con ellas
se aprecia que, de nuevo, el intento heideggeriano no pretende agotarse en un discurrir
vacio sobre algo asi como el ser en cuanto tal.

Permitasenos apuntar que, desde el punto de vista genético-conceptual, es cierto que
el uso del término de devolucidon desaparece muy rapidamente en el resto de los escritos
privados. No obstante, si consideramos que aquello a lo que Heidegger esta apuntando se
mantiene, mutatis mutandis, en distintas ideas. Asi, afos después, en las primeras pagi-
nas del volumen 71, Das Ereignis [1941/42], acufia el término, ins6lito, de Ente del Ser,
Seyend des Seyns. Lo escribe precisamente como Seyend en correspondencia con el Seyn,

30. Atn en Sery tiempo el acto de devolucion era opuesto a la repeticion auténtica (Wiederholung), en una
retoma ontologica e historica de las intuiciones de Kierkegaard, entre otras (SuZ, pp. 385-386).

31. Enuna serie de notas de trabajo del mismo periodo, Heidegger rechaza la idea de nostos como nostalgia
romantica y de una “huida hacia el mundo griego”, asi como la méaxima nietzscheana de ser “mas griego
cada dia” (GA 82, p. 367).

32. GA 70, p. 8; GA 65, p. 58: “El comienzo es el Ser mismo”.
33. Cf. GA 65, p. 70,274, 298.

154



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

indicando de esta manera un ente que ya no es meramente pensado ni como objeto repre-
sentado ni cosa efectiva, sino concebido historicamente en el desvelamiento del claro del
ser.** Sin duda, no es imposible percibir en esta elaboracion del problema del ente y de lo
no-ente, en su relacion con lo efectivo, una prefiguracion de los temas de la gran confe-
rencia de posguerra sobre La cosa [1953]. Asi, antes de que el jarro represente la cosa por
antonomasia, donde se conjugan el cielo, la tierra, los mortales y los divinos, Heidegger
concibiod una lista de cosas que no caerian en el esquema de la metafisica.

Sin embargo, se le podria achacar a Heidegger que, al oponer en estos escritos al ente
en su determinacion de lo absolutamente efectivo algo asi como el no-ente inefectivo, en-
carnado en una figura cercana a la posibilidad, estaria cayendo en una peligrosa tendencia
a la abstraccion. Esta objecion no se le escapa al friburgués, y ¢l mismo la avanza en al-
gunos momentos clave de los escritos privados. Como leemos en Das Ereignis, el riesgo
de proyectar este marco comprensivo equivaldria, en ltima instancia, a considerar el ser
como algo general y el ente como algo concreto y singular, cuando lo que esta en juego
es justamente reconsiderar esta division misma en el marco diadico de nuestra tradicion.*
Con ello, lo que el filésofo quiere sefialar, mas bien, es que resulta imperativo distinguir
entre una indeterminacion abstracta y universalizadora, propia de la metafisica, y una de
otra naturaleza, inagotable y cargada de posibilidades que no se limitan a ser meras efec-
tividades ficticias y por realizar.

Este ultimo es justamente el empleo que hace la técnica moderna: imaginar posibles
efectivos para después llevarlos a cabo con la mayor diligencia y éxito posibles. En cierto
sentido, es incluso la posibilidad efectiva misma la que predetermina a la humanidad de la
técnica moderna a imaginar de esta forma. Pero lo no-ente a lo que Heidegger esta apun-
tando aqui debe ser indeterminado de una manera mas radical y esencial, y cabe sospe-
char que la imaginacion técnica no sea verdadera capacidad de formar nuevas imagenes
(Einbildungskraft), sino tan sélo una réplica muy conveniente de aquello que es efectivo
en nuestra mente.*® Al contrario, lo no-ente como lo que es siendo mas y diferente —aque-
llo que la poesia de Holderlin ha cantado como ninguno— debe constituir algo posible
pero imprevisible tanto respecto a su forma como a su surgimiento y manifestacion. Se
trataria por lo tanto de un no-ente, el cual, por decirlo con las palabras de H. Maldiney,
tiene que funcionar como algo transposible: es decir, una apertura a las posibilidades in-
calculables y siempre sorprendentes que el ente puede albergar en su relacion con el ser.*’

34. GA 71, p. 27.
35. GA 71, p. 80.

36. Al respecto, remitimos al enigmatico § 192 de las Contribuciones a la filosofia (GA 65, p, 312). Hemos
propuesto un tratamiento de este problema en “Une pensée sans images ? Phantasie et Bild dans les traités
de I’histoire de 1’Etre”, Studia Phaenomenologica, XXIII, 2023, pp. 115-138.

37. Para asi pensar la realidad, justamente, como aquello que no se podia esperar y sin embargo ya estd
ahi. Cf. Maldiney, Henri, “De la transpasibilidad”, en P. Mena Malet y F. Johnson Mufioz (eds.), Henri
Maldiney ante el acontecimiento de existir, Buenos Aires, Editorial Sb, 2021.

155



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

La dificultad que entrafa al proyecto mismo de una historia del ser, una vez hemos asu-
mido que no hay un camino “natural” que va desde el ente al ser, no deja de ser la de
como despertar una relacion “nueva” con el ser, y de qué “hacer” para lograrlo.*® Es decir,
cultivar una relacidon capaz de abrirse a la pluralidad de sentidos, yendo mas alla de la
falsa totalidad que abarca el conjunto del ente como realidad efectiva y actual en grado
sumo. Con esto, Heidegger busca precisamente repensar las posibilidades fuera del marco
mismo de las modalidades que Aristoteles instaurd el primero, uno de los grandes gestos
fundadores de la metafisica. Y, en Gltima instancia, el dilema al que se enfrenta Heidegger
sin cesar es el que ¢l mismo formula en las Contribuciones a la filosofia: “se encuentra
ante nosotros la pregunta a menudo planteada: ;coémo se puede experimentar al ente en
cuanto ente sin conocer acerca del Ser?”.*’

Una vez abandonado el camino de la ontologia fundamental, asi como el de la me-
tontologia que aun era tematizado en algunos textos posteriores a Ser y tiempo, el filosofo
debe seguir enfrentandose a la misma dificultad “metodologica”, que impregna toda la
tematica del viraje. Si todavia en 1927 la comprension del ser funcionaba como factum
capaz de poner en marcha la investigacion, ahora la ambigliedad de la experiencia del ser
y del ente no permite este camino —el camino de algo asi como una “intuicion del ser”,
el cual fue transitado a lo largo de los siglos, pero que siempre ha conocido detractores y
criticos, como nos recuerda E. Gilson.* No es nada obvio que tal dificultad quede resuelta
en el proyecto de una historia del ser, donde la paradoja se mueve entre una imposibilidad
de hacer la experiencia del ser a partir del ente, aunque sea para tener un saber mas autén-
tico y menos efectivo de éste. Pero el paso de una dimension a otra aparece mayormente
indeterminado: anida en la época moderna y en la técnica, como una posibilidad de revo-
lucién e inversion sin precedentes, pero de la que nunca podemos estar convencidos de
verdad. ;Es esto derrotismo o, por el contrario, la lucidez del pensar?

El propio Heidegger evoca esta cuestion en un cuaderno mas tardio, el de los
“Comentarios VII” [1949], donde expone el dilema como sigue: “;Qué debemos hacer
[...] (para cambiar ¢l mundo)?”.*' Y puede que para el filosofo aleman plantear asi los
términos del problema sea, ya de entrada, permanecer atado a una conceptualidad meta-
fisica de la que debemos despegarnos mas radicalmente. Sin embargo, no so6lo el hecho
de que la respuesta no esté decidida, sino también el que los términos mismos de la pre-
gunta no puedan plantearse con claridad dista mucho de ser una cuestion baladi. Por eso,
Heidegger denuncia inmediatamente la pregunta como siendo “inadecuada”. La pregunta
apunta a nuestra relacion con la totalidad del ente pero al hacerlo, se olvida del ser en
su despliegue mismo. En definitiva, el problema radica en que se busca la respuesta en
“el actuar y efectuar del ser humano”, cuando lo realmente digno de pregunta es “donde

deberia situarse ese efectuar mismo”.*

38. GA 96, p. 251.
39. GA 65, p. 245.
40. Gilson, Etienne, Las constantes filosoficas del ser, tr. J. R. Courréges, Pamplona, EUNSA, 2005, p. 23.
41. GA98, p. 134.
42. GA 98, p. 135.

156



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

La conclusion que nos ofrece Heidegger es quizas coherente con su propia propues-
ta, siguiendo el camino de un planteamiento diferente de lo que es efectivo e inefectivo,

actual y posible. Pero, hoy en dia, dificilmente la podremos tildar de satisfactoria: “No

s6lo debemos no hacer nada, tampoco deberiamos preguntar en general por el ‘hacer’”.*

Bibliografia

Capobianco, Richard, La via del Ser de Heidegger, Madrid, Escolar, 2020.

David, Pascal, “La brutalité de I’animal comptable. Accéder aux Cahiers noirs”,
Heidegger Studies, 32,2016, pp. 91-104.

Gilson, Etienne, Las constantes filosdficas del ser, Pamplona, EUNSA, 2005.

Gomez Algarra, César, “Une pensée sans images ? Phantasie et Bild dans les traités de
I’histoire de I’Etre”, Studia Phaenomenologica, XXII1, 2023, pp. 115-138.

Heidegger, Martin. SuZ. Sein und Zeit. Tubinga: Max Niemeyer Verlag, 1979.

Heidegger, Martin. GA 5. Gesamtausgabe 5. Holzwege. Francfort: Vittorio Klostermann
Verlag, 1977.

Heidegger, Martin. GA 6.2. Gesamtausgabe 6.2. Nietzsche 11. Francfort: Vittorio
Klostermann Verlag, 1997.

Heidegger, Martin. GA 7. Gesamtausgabe 7. Holzwege. Francfort: Vittorio Klostermann
Verlag, 2000.

Heidegger, Martin. GA 9. Gesamtausgabe 9. Wegmarken. Francfort: Vittorio
Klostermann Verlag, 2004.

Heidegger, Martin. GA 11. Gesamtausgabe 11. Identitdt und Differenz. Francfort:
Vittorio Klostermann Verlag, 2006.

Heidegger, Martin. GA 65. Gesamtausgabe 65. Beitrdge zur Philosophie (Vom
Ereignis). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 1989.

Heidegger, Martin. GA 66. Gesamtausgabe 66. Besinnung. Francfort: Vittorio
Klostermann Verlag, 1998.

Heidegger, Martin. GA 69. Gesamtausgabe 69. Die Geschichte des Seyns. Francfort:
Vittorio Klostermann Verlag, 2022.

Heidegger, Martin. GA 70. Gesamtausgabe 70. Uber den Anfang. Francfort: Vittorio
Klostermann Verlag, 2005.

Heidegger, Martin. GA 71. Gesamtausgabe 71. Das Ereignis. Francfort: Vittorio
Klostermann Verlag, 2009.

Heidegger, Martin. GA 82. Gesamtausgabe 82. Zu eigenen Verdffentlichungen.
Fréancfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2018.

Heidegger, Martin. GA 94. Gesamtausgabe 94. Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte

43. Ibid.

157



ISSN 2344-9586

Escritos de filosofia. Segunda serie (enero-dic., 2024) N° 12: 143-158

CiEsAR GOMEZ ALGARRA
Lo efectivo y lo inefectivo...

1931-1938). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2014.

Heidegger, Martin. GA 95. Gesamtausgabe 95. Uberlegungen VII-IX (Schwarze Hefte
1938-1939). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2014.

Heidegger, Martin. GA 96. Gesamtausgabe 96. Uberlegungen X-XV (Schwarze Hefte
1939-1941). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2014.

Heidegger, Martin. GA 97. Gesamtausgabe 97. Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte
1942-1948). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2015.

Heidegger, Martin. GA 98. Gesamtausgabe 98. Anmerkungen VI-IX (Schwarze Hefte
1948/49-1951). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2018.

Heidegger, Martin. GA 99. Gesamtausgabe 99. Vier Hefte I, I (Schwarze Hefte 1947-
1950). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2019.

Heidegger, Martin. GA 100. Gesamtausgabe 100. Vigiliae I, II / Notturno (1952/53 bis
1957). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2020.

Heidegger, Martin. GA 102. Gesamtausgabe 102. Vorldufiges I-1V (Schwarze Hefte
1963-1970). Francfort: Vittorio Klostermann Verlag, 2022.

Maldiney, Henri, “De la transpasibilidad”, en P. Mena Malet y F. Johnson Muioz (eds.),
Henri Maldiney ante el acontecimiento de existir, Buenos Aires, Editorial Sb, 2021,
pp. -

Schiifler, Ingeborg, “Machenschaft und Gestell”, en C. Lotz, H. Friesen, J. Meier y M.
Wolf (eds.), Ding und Verdinglichung, Leiden-Boston, Brill, 2012, pp. 63-97.

Sommer, Christian, Mythologie de [’événement. Heidegger avec Holderlin, Paris,
Presses Universitaires de France, 2017.

158



